
        
            
                
            
        

    


PHẬT HỌC VẤN ĐÁP  



Lão Hòa thượng Tịnh Không   

Nhóm Hoa Tạng Giảng Ký cung kính ghi chép  

 Nguồn  

 http://niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 19-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website htt p://www.phatphaponline.org 





Mục Lục 



Lời Tựa 

1.NIỆM PHẬT 

2.TU TRÌ 

3.TỬ SANH 

4. NHÂN QUẢ 

5.SANH HOẠT 

6.GIÁO DỤC 

7.HOẰNG PHÁP 

8.HOẰNG HỘ (Hộ trì công tác hoằng pháp) 

9.BIỂU PHÁP (tượng trưng cho pháp) 

10. ÐẠO TRÀNG 

11.HỘI TẬP 

12.PHẬT HỌC 

13. CÚNG DƯỜNG 

14.TÔN GIÁO 

15.CHÁNH TRỊ 

16.SIÊU ÐỘ 

17.PHÓNG SANH 

18.XUẤT GIA 

19.TẠI GIA 

20.HIẾU ÐẠO 

21.NGHI QUY (NGHI THỨC) 



 Lời Tựa 

 Ðức Thế tôn thị hiện tại thế gian này giảng kinh thuyết pháp, giúp cho 

 chúng sanh đoạn dứt nghi hoặc và sanh trưởng lòng tin, phá mê khai ngộ, 

 lìa khổ  được  vui,  giải  thoát rốt  ráo.   Chúng  ta  có  thể  thấy  phần  đông  kinh 

 điển  đều  do  các  đệ  tử  của  Phật  đề  ra  câu  hỏi  xin  đức  Phật  Thích  Ca  giải 

 đáp.  Do đó có thể thấy được khi học sinh có thắc mắc xin thầy giáo giải đáp 

 để xóa hết nghi hoặc, tiến thêm một bước để giải quyết những vấn đề trong 

 sanh  hoạt  hằng  ngày,  đây  là  một  quá  trình  quan  trọng  trong  sự  học  Phật. 

 Nay  có  nhóm  Hoa  Tạng  Giảng  Ký  (nhóm  ghi  chép  bài  giảng)  chép  lại  từ 

 băng ghi âm những giải đáp của lão hòa thượng Tịnh Không trả lời các vấn 

 đề  Phật  học  cho  mọi  người  và  chỉnh  lý.  Chỉnh  lý  xong,  ấn  tống  để  cúng 

 dường đại chúng.  Họ nhờ kẻ mạt học này  viết lời tựa, đành chỉ viết sơ lược 

 vài hàng cho xong trách nhiệm.  

Thích Ngộ Ðạo viết lời tựa tại Ðài Bắc  1-7-2003 



---o0o--- 

 Bài ghi chép những câu trả  lời của Lão Hòa Thượng Tịnh Không giải đáp 

 vấn  đề  học  Phật  cho  các  bạn  đồng  tu.   Bài  này  chưa  được  lão  hòa  thượng 

 giám  định,  chỉ  là  do  Nhóm  Ghi  Chép  Bài  Giảng  Hoa  Tạng  nghe  băng  ghi 

 âm rồi chép ra, biên soạn sơ khởi thành cuốn sách nhỏ này để cúng dường 

 độc giả.  

---o0o--- 

1.NIỆM PHẬT 

 Hỏi:   Nếu mỗi ngày ngủ sớm dậy sớm, cả ngày nỗ lực quy y chiêm ngưỡng, 

tu  hành  đúng  như  lời  dạy,  diễn  giảng  cho  người  khác  biết,  nhưng  từ  trước 

đến giờ chưa dự Phật thất hay tinh tấn niệm Phật suốt đêm, xin hỏi như vậy 

có thể vãng sanh Tây phương không? 

 Ðáp:   Dĩ  nhiên  là có thể.   Tại  vì trong ‘ngũ kinh  nhất  luận’1 không có  nói 

phải  tham dự Phật  thất  mới có thể  vãng sanh,  và cũng không  nói  nhất định 

phải niệm Phật suốt đêm mới có thể vãng sanh.  Chúng ta phải y theo pháp 

chớ không y theo người.    21-90-09 

  

 Hỏi:    Má con đã niệm [câu] ‘Diệu Pháp Liên Hoa Kinh’ bằng tiếng Nhật hết 

hai mươi năm, xin hỏi nên khuyên má con niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ như 

thế nào? 

 Ðáp:   Ðiều này rất quan trọng, bạn nên lấy việc lợi ích của sự niệm Phật nói 

cho bà biết.  Niệm [câu] ‘Diệu Pháp Liên Hoa Kinh’ bằng tiếng Nhật thuộc 

phái Nhật Liên Tông.  Quan trọng nhất vẫn là niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ, 

nếu không niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ thì uổng phí mất đời này.    21-90-13 

 Hỏi:    Nghiệp chướng cứ  hiện ra  hoài,  xin  hỏi  đây có phải  là  vì  niệm  Phật 

có công phu không? 

 Ðáp:     Không  nhất  định  [như  vậy],  phần  nhiều  khi  nghiệp  chướng  hiện  ra 

đều  làm  chướng  ngại  cho  sự  dụng  công.   Khi  công  phu  đắc  lực  rồi,  nghiệp 

chướng  có  thể  hiện  ra  để  khảo  nghiệm  bạn.   Ai  đến  khảo  nghiệm?   Những 

oan gia chủ nợ đời quá khứ; công phu của bạn đắc lực gần đến Cực Lạc thế 

giới, họ lo sợ nên đến phá rối, mong cản trở được bạn.  Phần nhiều khi công 

phu  tu  hành  đắc  lực  thì  thường  phát  sanh  hiện  tượng  này.   Khi  gặp  những 

chuyện  này,  chúng  ta  phải  thương  lượng  với  oan  gia  chủ  nợ,  hy  vọng  họ 

đừng gây chướng ngại, khi chúng ta tu hành có kết quả vãng sanh Cực Lạc 

thế giới sẽ trở lại độ họ, thường thường họ đều đồng ý tiếp nhận.  Bạn vãng 

sanh về Cực Lạc thế giới sẽ có năng lực để phổ độ chúng sanh.      21-90-41 



---o0o--- 

2.TU TRÌ 

 Hỏi:     Khi  nghe kinh  Vô  Lượng  Thọ  [con] cảm thấy rất  quen thuộc, có thể 

khế nhập, nhưng khi nghe kinh Hoa Nghiêm thì cảm thấy rất xa lạ.  Xin hỏi 

có phải tại cảnh giới chưa tới? 

 Ðáp:     Ai  cũng  có  đời  quá  khứ  và  hiện  tại,  các  bạn  đồng  tu  học  Phật  chắc 

chắn không phải đời này mới bắt đầu học Phật, thiện căn của mỗi người đều 

rất sâu dày.  Các pháp môn mà bạn tu trong đời quá khứ, đời này gặp lại sẽ 

cảm thấy rất quen thuộc, rất ưa thích;  ngược lại  nếu chưa  học  qua, đời  này 

gặp được sẽ cảm thấy rất xa lạ.  Việc bạn hỏi đại khái là đời quá khứ đã tu 

học [pháp môn] Tịnh Ðộ, đã niệm kinh Vô Lượng Thọ rất nhiều lần rồi, cho 

nên khi  vừa gặp  liền sanh tâm  hoan  hỷ.  Có lẽ  lúc trước chưa  học qua kinh 

Hoa Nghiêm, cho nên khi bắt đầu đọc thì cảm thấy rất xa lạ, nguyên nhân là 

ở chỗ này.   21-90-03  

 Hỏi:    Thâm  Chấn  (gần  Hương Cảng) là  một thành phố có  nền kinh tế khá 

phát triển, có rất nhiều ‘Phật sống, Pháp Vương Mật Tông’ đến hóa duyên. 

Rất  nhiều  bạn  học  Tịnh  Tông  đi  quán  đảnh,  xin  hỏi  làm  như  vậy  đúng 

không? 

 Ðáp:   Ðây là nhân duyên của mỗi người không giống nhau, không thể bàn 

luận; nhưng phải hiểu rõ ý nghĩa chân chánh của sự quán đảnh không phải ở 

hình  thức.   Trên  hình  thức,  nếu  tưới  một  chút  nước  lên  đầu  liền  được  khai 

ngộ,  như  thế  chúng  ta  học  kinh  giáo  làm  chi  cho  cực  nhọc  quá  vậy!   Ðức 

Phật Thích Ca Mâu Ni đâu cần phải thuyết kinh giảng pháp hết 49 năm, mỗi 

ngày tưới một chút nước lên đầu thì được rồi.  [Vì vậy chúng ta] phải hiểu rõ 

đạo lý. 

Bạn  đi  nhận  sự  quán  đảnh,  họ  đem  một  chút  nước  tưới  lên  đầu  bạn, 

bạn có thiệt khai ngộ không?  Nếu khai ngộ được thì rất có công hiệu đấy! 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là Thượng Sư Mật Tông đã giải thích rất rõ trong 

quyển Chú Giải Kinh Vô Lượng Thọ: ‘quán’ là từ bi gia trì, ‘đảnh’ là pháp 

môn hạng nhất, thù thắng nhất trong Phật pháp.   Quán đảnh là đem tinh hoa 

của Phật pháp truyền giao cho bạn, chứ không phải là tưới nước lên đầu. 

Hiểu được điều này, mỗi ngày chúng ta đem kinh Vô Lượng Thọ hoặc 

kinh A Di Ðà từ đầu tới đuôi niệm một lần tức là đức Phật A Di Ðà đã ‘quán 

đảnh’  một  lần  cho  chúng  ta,  niệm  hai  lần  là  ngài  quán  đảnh  hai  lần  cho 

chúng  ta.   Ðó  không  phải  là  ‘Mật  Tông  Nhân  Ba  Thiết’  (Rinpoche)2  hay 

‘Phật Sống’ quán đảnh cho bạn mà là đức Phật A Di Ðà quán đảnh cho bạn, 

thập phương chư Phật Như Lai quán đảnh cho bạn.  Cho nên nhất định phải 

hiểu đạo lý của Phật pháp, phải biết cách tu học như thế nào mới đúng. 

Bạn  hiểu  được  thì  tốt,  khi  gặp  bạn  bè  họ  hàng  cũng  nên  đem  những 

đạo lý này giải thích rõ ràng cho họ nghe.  Còn vấn đề họ đi hay không thì 

mỗi  người  có  nhân  duyên  riêng,  không  nên  cản  trở,  như  vậy  thì  mới 

được.      21-90-07   

 Hỏi:    Thâm Chấn thường có pháp sư đến để kết duyên và giảng pháp, phần 

lớn các bạn đồng tu Tịnh Tông cũng có đi nghe.  Xin hỏi như vậy có phải là 

không chuyên nhất hay không? 

 Ðáp:     Ðiều  quan  trọng  nhất  trong  sự  tu  học  Phật  pháp  là  ‘ Nhất  môn  thâm 

 nhập, trường thời huân tu’ (Ði sâu vào một môn, huân tu suốt thời gian dài), 

tốt  nhất  là  theo  học  một  vị  thầy.   Khi  nào  mới  có  thể  tách  rời  khỏi  thầy 

giáo?  Tiêu chuẩn của người xưa là phải khai ngộ, tức là minh tâm kiến tánh, 

đại triệt đại ngộ, lúc đó bạn đã tốt nghiệp rồi.  Hồi xưa gọi là ‘xuất sư’, nghĩa 

là có thể lìa khỏi thầy giáo.  Nếu bạn chưa minh tâm kiến tánh thì không thể 

tách rời khỏi thầy; nếu tách rời thì bạn nhất định sẽ đi sai đường. 

Ðiều kiện khi tu học trong Tịnh Ðộ Tông không cao như vậy, chỉ cần 

đạt đến  mức công phu thành phiến (thành khối), tự mình nắm chắc sẽ vãng 

sanh  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới,  ai  giảng  kinh  bạn  cũng  có  thể  nghe 

được,  chỗ  nào  bạn  cũng  có  thể  đi  được,  vì  không  có  phương  hại.   Nếu  tự 

mình không thể nắm chắc việc vãng sanh Cực Lạc thế giới nên chuyên tu tốt 

hơn, cũng có nghĩa là đừng rời khỏi thầy giáo.  Ai là thầy của  mình?  A Di 

Ðà Phật.  A Di Ðà Phật ở đâu?  Tức là kinh Vô Lượng Thọ, do đó mỗi ngày 

đều  phải  đọc  tụng,  ngày  ngày  phải  suy  nghĩ,  phải  hiểu  đạo  lý  và  phương 

pháp  dạy  trong  kinh,  y  theo  đó  mà  tu  hành.   Những  gì  Phật  dạy,  chúng  ta 

nhất  định  phải  nghiêm  cẩn  nỗ  lực  làm  theo;  những  gì  Phật  dạy  đừng  làm, 

chúng  ta  nhất  quyết  không  làm,  chỉ  cần  thời  gian  hai  ba  năm  thì  bạn  sẽ  có 

thể nắm chắc việc vãng sanh. 

Pháp môn Tịnh Ðộ thành công nhanh, chúng ta xem ‘Tịnh Ðộ Thánh 

Hiền  Lục’  và ‘Vãng sanh  truyện’, có  rất  nhiều  người  niệm  Phật từ 3  đến 5 

năm  liền  vãng sanh.  Ðã có bạn đồng tu  hỏi tôi: ‘Có phải  là  họ  tu  Tịnh Ðộ 

Tông thọ mạng chỉ có 3 năm hoặc 5 năm thì vừa đúng lúc vãng sanh?’  Tôi 

trả lời không hẳn là vậy, đâu có chuyện tình cờ ngẫu nhiên như vậy!  Tại sao 

họ  niệm  Phật  mới  3  năm,  5  năm  thì  đều  vãng  sanh?   Vì  họ  làm  đủ  những 

điều kiện để vãng sanh, tất cả vọng tưởng đều dứt hết, hoàn toàn không lưu 

luyến tất cả những người và sự việc ở trên thế gian này, cho nên mạng sống 

không thèm  nữa,  vãng sanh sớm  hơn.  Vì  chỉ cần so sánh  hai thế  giới,  một 

bên vô cùng vui sướng, một bên vô cùng khổ não, có thể đi đến Cực lạc thế 

giới  vô cùng  vui sướng, tại sao phải ở lại  thế  giới  vô cùng khổ  não để chịu 

khổ?  Nhưng cũng có trường hợp ngoại lệ, có thể đi mà không đi; đó là vì rất 

nhiều người ở thế giới này có duyên [với họ] đang cần giúp đỡ nên họ ở lại 

để giúp những người này và vãng sanh trễ đi.  Nếu ở thế gian này không có 

duyên  thì  sẽ  đi  sớm  hơn.    Hiểu  rõ  đạo  lý  này,  tu  hành  không  thể  không 

chuyên nhất, không chuyên nhất rất khó thành công.  21-90-07 

 Hỏi:     Ở  chùa  Triều  Dương  có  một  vị  cư  sĩ  tu  hành  cấm  ngữ  (không  nói 

chuyện)  được  hơn  hai  năm  rồi.   Sau  này  con  thấy  tâm  địa  của  người  này 

không thanh tịnh, trong lời nói vẫn còn phiền não.  Con nghĩ cách tu này cắt 

đứt pháp duyên với chúng sanh, cách khổ hạnh này rất đáng thương hại.  Xin 

hỏi phương pháp tu hành này đúng không? 

 Ðáp:     Cách  suy  nghĩ  của  bạn  rất  đúng.   Mục  đích  của  sự  cấm  ngữ  là  để 

chuyên tâm và xa lìa sự khuấy nhiễu của ngoại cảnh.  Tuy miệng không nói 

chuyện nhưng còn dùng bút để trao đổi ý kiến với người khác, như vậy quá 

phiền phức, không bằng nói chuyện tiện hơn!  Cách cấm ngữ của ông ta chỉ 

là hình thức, còn trong tâm thì không chấm dứt [nói chuyện].  Tổ sư đại đức 

dạy  chúng  ta  tu  hành  phải  tu  từ  căn  bản,  căn  bản  là  tâm  địa,  mục  đích  yêu 

cầu là trong tâm phải được thanh tịnh, tâm địa không ô nhiễm, tâm địa xa lìa 

duyên bên ngoài.  Trên hình thức khi gặp chúng sanh có duyên thì phải giúp 

đỡ,  cấm  ngữ  cũng  vẫn  có  thể  giúp  đỡ.   Giúp  những  người  nào?   Những 

người  nói  chuyện  tào  lao  nhiều  quá.   Thấy  người  khác  không  nói  chuyện, 

nói  chuyện  nhiều  không  bằng  nói  ít,  nói  ít  không  bằng  không  nói.   Nhưng 

phải khế cơ.  Nếu bạn làm không khế cơ thì sự biểu diễn này vô ích, không 

ai hiểu được, không ai có thể được cảm hoá. 

Nói tóm lại, những gì tâm mình nghĩ, những hành động mình làm nhất 

định phải  tạo  lợi  ích cho chúng sanh;  nếu  không có  lợi  ích cho chúng sanh 

thì  mình  không  làm.   Thời  gian  và  sức  lực  của  chúng  ta  có  hạn,  nên  làm 

những  việc có  lợi  ích  đối  với  xã  hội đại chúng, cảm  hóa  xã  hội đại chúng. 

21-90-08 

 Hỏi:    Sau khi làm theo phương pháp quán tâm, tạp niệm vọng tưởng ít đi, 

có thể duy trì trạng  thái không  niệm  và  vô niệm.  Người  xưa có  nói: ‘Khởi 

tâm động niệm là Thiên ma, không khởi tâm động niệm là Ấm ma, đến lúc 

khởi không được  nữa  là Phiền  não  ma’.  Có niệm  và không  niệm  hình  như 

đối  nghịch  nhau,  xin  hỏi  rốt cục  thì  như thế  nào  mới  đúng?   Và  Thiên  ma, 

Ấm ma, và Phiền não ma là gì? 

 Ðáp:   Trong kinh  Lăng Nghiêm  giải thích  ý  nghĩa của danh từ ‘ma’  rất rõ 

ràng.  Kinh Lăng Nghiêm nói bất luận cảnh giới gì hiện ra, nhất quyết đừng 

nên chấp trước, như vậy mới đúng.  Hơn nữa kinh Kim Cang có nói: ‘ Phàm 

 cái gì có tướng đều là hư vọng’. 

Lìa  khỏi  vọng  tưởng,  chấp  trước  thật  không  dễ,  Tịnh  Ðộ  Tông  dạy 

chúng ta chấp trì danh hiệu, chuyên trì danh hiệu của đức Phật A Di Ðà, tất 

cả  những  thứ  khác  ngoài  việc  này  ra  đều  đừng  nên  chấp  trước,  đây  là  một 

phương pháp rất  hay.  Dùng  một câu ‘A  Di  Ðà Phật’ đem  đổi tất cả  những 

chấp trước khác, cách này dễ làm, nên pháp môn Niệm Phật được gọi là ‘Dị 

hành  đạo’  (pháp  môn  dễ  thực  hành).   Phật  dạy  chúng  ta  giữ  vững  câu  Phật 

hiệu này mãi cho đến lúc mạng sống gần chấm dứt cũng vẫn còn niệm câu A 

Di Ðà Phật, đợi đức Phật lại tiếp dẫn, sau khi đến Cực Lạc thế giới rồi mới 

buông  bỏ hết tất cả chấp trước.  Chúng ta  có thể dùng phương pháp này để 

đạt được Tây phương Tịnh độ, phương pháp này mới chắc chắn, đáng tin mà 

lại  rất  nhanh  chóng;  quả  vị  của  sự  thành  công  vãng  sanh  đến  cõi  Cực  Lạc 

không  thể  tưởng  tượng  nổi,  vượt  hơn  sự  thành  tựu  của  tất  cả  pháp  môn 

khác.  Chánh nhân là như vậy nên mười phương thế giới chư Phật Như Lai 

đều tán thán đức Phật A Di Ðà. 21-90-15 

 Hỏi:     Giữa  Tứ Niệm  Xứ của  Tiểu  thừa,  Thiền  của  Ðại  thừa,  Ðại  Thủ  Ấn 

của  Mật  giáo,  và  Pháp  môn  Quán  Tâm  có  chỗ  nào  khác  nhau?   Có  thể  lấy 

chỗ dư bù đắp chỗ thiếu, bổ túc lẫn nhau hay không? 

 Ðáp:   Danh từ, thuật ngữ, và phương pháp của mỗi tông phái không giống 

nhau nhưng đều có chung một  mục tiêu, tinh thần, và nghĩa thú (ý nghĩa và 

đường hướng).  Tứ niệm xứ thuộc về Thiền.  Thiền là gì?  Trong [Pháp Bảo] 

Ðàn Kinh, Lục Tổ có nói: ‘ Bên ngoài không trước tướng là thiền, bên trong 

 không động  tâm là  định’.   Kinh  Kim Cang  nói: ‘ Bất thủ ư tướng, như như 

 bất  động’.   ‘Bất  thủ  ư  tướng’  (không  chấp  tướng)  là  ‘thiền’,  ‘như  như  bất 

động’ là ‘định’.  Không bị ngoại cảnh mê hoặc, không kể là cảnh thuận hoặc 

cảnh  nghịch  khi  lục  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  của  lục  trần  đều  không  bị  ảnh 

hưởng,  lay  động,  và  quấy  nhiễu  là  ‘thiền’;  vĩnh  viễn  giữ  được  tâm  thanh 

tịnh, không sanh vọng tưởng, phân biệt, và chấp trước là ‘định’. 

Những pháp  môn  này có thể bổ túc  và thành  tựu cho  nhau,  nhưng tu 

hành thì nhất định phải ‘Ði sâu vào một môn’ (Nhất môn thâm nhập).  Thiệt 

ra một môn có đầy đủ tất cả các môn khác, nhất quyết không được tu hai ba 

pháp môn cùng một lượt.  Cho nên tu học nhất định phải lựa chọn pháp môn 

thích  hợp  với  mình, thích  hợp  với công  việc và trình độ trước  mắt  [sẵn có] 

của mình.  Như vậy thì dễ thành tựu hơn. 21-90-15  

 Hỏi:   [Con] coi rất nhiều sách Phật, xin hỏi như vậy có gây chướng ngại cho 

sự tu học của mình hay không? 

 Ðáp:    Chuyện  này  hoàn  toàn  tùy  thuộc  từng  cá  nhân.   Nếu  bạn  coi  nhiều 

quá, bao gồm rất nhiều phương diện nhưng tâm địa vẫn thanh tịnh, không có 

phân biệt, chấp trước thì không chướng ngại.  Nếu tâm địa không thanh tịnh 

thì tốt nhất phải nên xả bỏ [việc coi sách]  21-90-23 

 Hỏi:    Nhà Phật nói: ‘Tướng chuyển theo tâm’, pháp sư nói chúng ta có thể 

dùng  tướng  mạo  của  mình  để  xem  xét  và  đối  chiếu  với  công  phu  tu  hành. 

Xin hỏi có phải những người tu hành có tướng mạo xấu thì công phu tu hành 

cũng không tốt lắm? 

 Ðáp:    Không  hẳn  vậy,  tại  vì  tướng  mạo  của  mỗi  người  có  liên  quan  đến 

phước báo tu đời trước.  Trước 40 tuổi, tướng mạo tốt xấu là do định sẵn từ 

đời trước, đây là phước báo của đời  trước; sau 40 tuổi tướng mạo tốt xấu là 

do  mình.  Ðạo lý của câu này  là ở chỗ  nào?   Từ khi sanh ra trong  vòng 40 

năm  này,  tâm  hạnh  thiện  ác  nhất  định  ảnh  hưởng  đến  tướng  mạo  của  bạn. 

Cho  nên  lúc  trẻ  tướng  mạo  rất  đẹp,  lúc  lớn  tuổi  tướng  mạo  chưa  chắc  đã 

đẹp.  Tướng mạo có thể biến đổi, biến tốt hoặc biến xấu cùng tâm hạnh (sự 

khởi  tâm  động  niệm,  hành  vi  sanh  hoạt) của  mình  có  liên  hệ  nhân  quả  rất  

mật thiết. 

Phật nói Bồ Tát tu hành thành Phật đặc biệt dùng thời gian  một trăm 

kiếp để chuyên tu 32 tướng tốt  và 80  vẻ đẹp.  32 tướng tốt  và 80  vẻ đẹp  là 

quả  thiện có được  từ  nhân thiện.  Tại sao  Phật phải dùng thời  gian  lâu  như 

vậy để tu tướng đẹp?  Ðây là một sự thị hiện, là biểu diễn cho chúng ta xem. 

Chúng sanh ai cũng đều hy vọng dung mạo của mình tốt đẹp, thân thể khỏe 

mạnh, đức Phật bèn thị hiện ra những thứ này để dạy cho chúng sanh biết tu 

nhân gì thì có thể được quả báo tướng mạo tốt đẹp; nếu bạn tu nhân này nhất 

định sẽ có được quả báo tốt như vậy.       21-90-40 

 Hỏi:    Những người tu hành có tướng mạo hơi xấu, xin hỏi phải làm thế nào 

để khắc phục tâm lý tự ti của mình? 

 Ðáp:   Nếu muốn tiêu trừ phiền não tự ti này chỉ có cách nhất tâm niệm Phật, 

đừng  suy  nghĩ  đến  tướng  mạo  tốt  xấu.   Chúng  ta  niệm  Phật  tu  nhân  chứng 

quả,  quả  báo  này  là  cứu  cánh  viên  mãn.   Hiện  nay  tướng  mạo  xấu  xí  một 

chút  cũng  không  sao,  khi  đến  Cực  Lạc  thì  sẽ  có  tướng  mạo  vô  cùng  xinh 

đẹp.  Mỗi tượng của Thập Bát (18) La Hán và Ngũ bá (500) La Hán có một 

hình  tướng  khác  nhau,  rất  nhiều  vị  có  hình  tướng  vô  cùng  kỳ  dị  quái  gở, 

nhưng họ có từ bi trí huệ nên cũng không khó coi cho lắm.  Hiểu được đạo 

lý này thì đừng sanh tâm phân biệt chấp trước trên tướng tốt và xấu, chỉ cần 

nhất tâm niệm Phật, dần dần rồi thân thể và dung mạo của mình sẽ thay đổi, 

ngay cả mình cũng không biết nữa. 

Kinh Vô Lượng Thọ nói khi sanh đến Cực Lạc thế giới thì dung mạo 

đều  giống  nhau.   Tại  sao  dung  mạo  lại  giống  nhau?   Tại  vì  người  ở  tha 

phương thế  giới có dung  mạo  tốt đẹp thì thường sanh tâm  ngạo  mạn, dung 

mạo không đẹp thì sanh tâm tự ti  xấu  hổ.  Ðức Phật  A Di Ðà đại từ đại bi, 

dẹp bỏ việc này ở Cực Lạc thế giới.  Cho nên khi sanh đến Cực Lạc thế giới, 

dung  mạo  của  mỗi  người  đều  giống  đức  Phật  A  Di  Ðà,  một  chút  xíu  cũng 

không  khác.   Nếu  dung  mạo  của  ai  cũng  giống  nhau  có  thể  nào  lẫn  lộn 

không?   Khi  đến  Cực  Lạc  thế  giới  mọi  người  đều  có  đầy  đủ  trí  huệ  và  sáu 

thứ thần thông nên tuyệt đối sẽ không lẫn lộn. 21-90-40 

---o0o--- 

3.TỬ SANH 

 Hỏi:   Lúc còn sống có  ý  muốn  hiến bộ phận trong thân thể cho  người, xin 

hỏi  lúc  trước  và  sau  khi  lâm  chung  giải  phẫu  để  lấy  bộ  phận  này  sẽ  ảnh 

hưởng đến sự vãng sanh không? 

 Ðáp:    Nếu  lúc  lâm  chung  và  giải  phẫu  lấy  bộ  phận  trong  cơ  thể,  tâm  bạn 

không  có  một  tí  sân  giận  gì  cả  thì  bạn  có  thể  làm  chuyện  này.   Nếu  lúc  đó 

bạn lại cảm thấy đau đớn, lại hối hận, thì bạn không thể vãng sanh đến Cực 

Lạc thế giới, đây là  một chuyện rất mạo hiểm.  Khi bạn hiến bộ phận trong 

cơ  thể  cho  người,  bất  quá  chỉ  giúp  cho  một  người  kéo  dài  sanh  mạng  vài 

năm  mà thôi; nếu bạn có thể thành Phật, những chúng sanh trong hư không 

pháp giới được bạn độ không biết nhiều đến mức nào.  Bài toán này [chúng 

ta] phải biết tính!         21-90-08 

 Hỏi:    Con niệm Phật cầu  vãng sanh,  nhưng trong  nhà có cúng tiên, đây là 

cơ duyên nhiều đời truyền lại.  Xin hỏi lúc lâm chung làm thế nào mới có thể 

tránh gây chướng ngại cho việc vãng sanh? 

 Ðáp:   Ở Hương Cảng tôi đã  gặp qua  việc này.  Một Phật tử vô cùng thuần 

thành, trong nhà có cúng Hồ Tiên, hình như là trước khi học Phật thì đã cúng 

rồi.  Hồ Tiên giúp đỡ cho họ, có ân đức đối với họ, sau khi học Phật rồi cũng 

không bỏ được.  Như vậy thì nên tiếp tục cúng không?   Trên tình trên lý đều 

có  thể.   Mỗi  ngày  bạn  tụng  kinh  niệm  Phật  cho  Hồ  Tiên  nghe,  khuyên  Hồ 

Tiên cũng niệm Phật cầu sanh Tịnh Ðộ, đây là chuyện tốt, bạn cũng độ cho 

họ.   Hồ  Tiên  tuy  là  tiên,  nhưng  cũng  chưa  thoát  khỏi  sáu  nẻo  luân  hồi,  khi 

phước  báo  và  thọ  mạng  hưởng  hết  rồi  cũng  phải  đọa  lạc,  không  thể  giải 

quyết vấn đề.  Chúng ta cúng những vị tiên quỷ thần này, có thể nhờ họ làm 

thần hộ pháp, đem họ thờ ở hai bên tượng Phật, mỗi ngày mời họ làm công 

khoá  sáng  tối  với  mình,  không  cần  đuổi  họ  đi.   Vì  vậy  lúc  làm  công  khoá 

sáng tối bạn phải làm hết lòng, nếu không họ sẽ giận và trừng phạt bạn; phải 

nghiêm cẩn thực hành, tự lợi lợi tha, tự và tha hai bên đều được lợi. 

Phần đông các bạn đồng tu ở nhà ai cũng cúng bài vị tổ tiên, chư Phật 

Bồ Tát đều tán thán việc này.  Bài vị tổ tiên cũng đặt ở hai bên tượng Phật; 

chúng ta cúng Phật và cúng tổ tiên, kính Phật và kính tổ tiên.  Kính Phật là 

tôn sư, kính tổ tiên là hiếu đạo, cả hai đều đúng như pháp hết, đáng được đề 

xướng.   Trong  giảng  đường  của  chúng  ta  ở  Tân  Gia  Ba  có  đặt  hai  bài  vị 

chung, một bài vị cho trăm họ của dân tộc Trung Hoa, còn bài vị kia cho tổ 

tiên  của  nước  Cộng  Hòa  Tân  Gia  Ba.   Phật  dạy  chúng  ta  hiếu  dưỡng  phụ 

mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng;  chúng  ta  nhớ  hoài  không  quên,  như  vậy  là  làm 

theo lời dạy của Phật Ðà. 21-90-08 

 Hỏi:     Xin  hỏi  thế  nào  gọi  là  ‘Hoàn  thọ  sanh  trái’?  (trả  nợ  thọ  sanh)   Có 

nhiều thầy [sư] chuyên môn nhờ vào việc này để làm Phật sự, nói ‘thiếu nợ 

âm’ phải tụng kinh  Kim Cang,  và còn  nói  có thể chuyển định  nghiệp.  Con 

đã nhiều  lần khuyên  vị  pháp sư  này  nhưng  vị  này  vẫn không chịu, con  nên 

làm thế nào? 

 Ðáp:   Ðiều bạn nói gọi là ‘nợ thọ sanh’, đại khái là thiếu nợ của quỷ, thiếu 

nợ  người qua đời.  Trả  nợ  là chuyện tốt,  nợ nần trước sau  gì cũng phải trả, 

nhưng phải biết đừng nên thiếu nợ nữa, phải biết đạo lý này. 

Các  bạn  đồng  tu  học  Phật  đều  hiểu  được  cho  dù  đời  này  chúng  ta 

không thiếu nợ chúng sanh, nhưng trong những đời quá khứ cơ hội tiếp xúc 

với  Phật  pháp  rất  ít,  cơ  hội  không  biết  đến  Phật  pháp  thì  lại  rất  nhiều,  làm 

sao có đạo lý không tạo nghiệp được?  Trong vô lượng kiếp qua đã kết oán 

thù với tất cả chúng sanh, nợ nần xích mích không biết là bao nhiêu mà tính. 

Cho nên đường bồ đề có đầy chông gai, đâu cũng là nhân duyên gây chướng 

ngại cho đạo nghiệp, nhân này là từ những nghiệp không thiện đã tạo trong 

đời trước. 

Ðức Phật dạy chúng ta đem tất cả công đức của mình có được khi tu 

hành, tụng kinh, lạy Phật đều hồi hướng cho họ, những việc thiện gì bạn làm 

đều  cho  họ  hết,  đây  là  để  trả  nợ.   Nhưng  bài  kệ  hồi  hướng  phải  từ  nội  tâm 

chân thành phát ra lời sám hối thì việc hồi hướng mới có hiệu quả; nếu chỉ 

nói ngoài miệng mà trong tâm không chân thành thì không ích lợi gì hết.  Từ 

hôm  nay  trở  về  sau  khi  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  và  hành  động,  tất  cả 

đều để làm lợi ích cho tất cả chúng sanh, cho Phật pháp, trong đó không làm 

sai việc gì, công đức ngày hôm nay mới có thực chất để hồi hướng.  Hai câu 

‘ Trên báo bốn ân nặng, dưới độ ba đường khổ’ bao gồm hết tất cả ân nhân 

và oan gia chủ nợ.  Kẻ có ân thì bạn hồi hướng cho họ để trả ân; kẻ có oán 

thì  bạn  hồi  hướng  cho  họ  để  giải  trừ  oan  nợ.   Cho  nên  nhất  định  phải  phát 

xuất từ nội tâm, dùng tâm ‘chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi’ mà hồi 

hướng. 

Còn  vấn  đề  chuyển  định  nghiệp  là  không  thể  được,  trong  kinh  điển 

Phật có ghi rằng cho đến đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng không thể chuyển 

định  nghiệp  được.   Hơn  nữa  khi  chúng  ta  khuyên  mà  người  ta  không  chấp 

nhận, bổn phận của mình đã làm hết sức rồi, tiếp nhận hay không là chuyện 

của  người  ta.   Thí  dụ  khi  khuyên  người  nhà  hay  thân  bằng  quyến  thuộc, 

khuyên một lần hai lần nếu không nghe thì đừng khuyên nữa, nếu cứ tiếp tục 

thì có  thể  sanh  ra  xích  mích,  bất  hòa.   Nên  làm  thế  nào?   Nên  tự  mình  hết 

lòng  nỗ  lực  tu  học  và  làm  gương  tốt cho  mọi  người  xem.   Hai  ba  năm  sau 

gặp trở lại, khi họ nhìn thấy bạn tốt hơn họ, họ sẽ nghĩ chắc là vì bạn tu hành 

rất tốt nên mới được như vậy, [từ đó] ý niệm của họ sẽ thay đổi. 

Ở  Ðài  Loan  và  Trung  Quốc,  tôi  có  rất  nhiều  bạn  bè  quen  biết  từ  lúc 

mười  mấy tuổi,  lúc trước  họ không tin  Phật, khi thấy tôi  học Phật đều  nói: 

‘Tại sao ông  lại  mê tín  vậy?’.  Hiện  nay  họ gặp tôi  lại  nói: ‘Ông đúng  rồi’, 

nên bây giờ tôi biếu tặng kinh điển Phật giáo họ đều xem, như vậy là chúng 

ta đã làm gương tốt cho họ bắt chước theo. 

Thế nên độ quyến thuộc họ hàng không thể độ liền được, mới bắt đầu 

khuyên  không  nghe  thì  qua  vài  năm  sau  khuyên  lại  có  thể  họ  sẽ  nghe. 

Người lớn tuổi kinh lịch nhiều, gặp khó khăn nhiều thì dễ nghe khuyên hơn. 

Người nhỏ tuổi còn sung sức, tâm háo thắng còn mạnh, không dễ tiếp nhận, 

chúng ta phải có nhẫn nại chờ đợi.     21-90-08 

 Hỏi:    Xin hỏi  người  mất rồi thì  nhất định phải ‘trả thọ sanh kinh’ không? 

Chuyện này có thật không? 

 Ðáp:    Không  có  chuyện  này,  đây  là  tập  tục  truyền  thuyết  trong  dân  gian, 

trong kinh điển không có nói như vậy.  Ðức Phật rất từ bi biết được thời mạt 

pháp  ma  đến  để  nhiễu  loạn,  chúng  sanh  không  biết  đối  phó,  nên  dạy  cho 

chúng ta ‘Tứ Y Pháp’ (Bốn nguyên tắc để noi theo).  Thứ nhất ‘Y pháp bất y 

nhân’ (Noi theo pháp chứ không theo người).  Pháp là kinh điển, kinh không 

nói như vậy thì chúng ta không tin.  Nhưng kinh điển quá nhiều, chúng ta y 

theo bộ kinh nào?  Lúc đức Phật Thích Ca còn tại thế, nếu người ta có thắc 

mắc  thì có thể  trực tiếp  hỏi đức Phật.  Ngài  là thầy thuốc, chúng ta  là bịnh 

nhân, ngài viết toa thuốc cho chúng ta, chúng ta dựa theo toa thuốc mà uống, 

uống thuốc rồi thì hết bịnh.  Hiện nay Phật không còn, tất cả kinh điển nhiều 

như  vậy  đều  là  toa  thuốc  của  ngài  viết  ra  cho  mọi  người.   Vì  vậy  phải  biết 

mình bị bịnh gì, trong nhiều toa thuốc như vậy phải nên chọn thứ nào và bỏ 

thứ  nào.   Nhất  định  không  được  lấy  hết  [tất  cả  toa  thuốc];  uống  hết  những 

thứ thuốc này thì nhất định phải chết chứ không còn cách nào khác. 

Phật dạy chúng ta lựa chọn theo một phương châm:  

‘Thời Chánh pháp, Giới Luật thành tựu; 

Thời Tượng pháp, Thiền Ðịnh thành tựu; 

Thời Mạt pháp, Tịnh Ðộ thành tựu..’ 

Chúng  ta  hôm  nay  sanh  trong  thời  Mạt  pháp  thì  nên  theo  pháp  môn 

Tịnh  Ðộ, đây  là  noi  theo  nguyên tắc  mà đức Phật Thích Ca dạy cho chúng 

ta. 

Tịnh Ðộ có năm kinh và một luận; cũng không cần phải học hết toàn 

bộ, noi theo một thứ thì được rồi.  Trong sáu quyển này (năm quyển kinh và 

một quyển luận), quyển nào thích hợp với mình, khi đọc lên liền hoan hỷ, có 

thể hiểu được, y theo lời dạy mà làm theo.  Ði sâu vào một môn (Nhất môn 

thâm  nhập) thì có thể thành tựu.  Ðừng  nên chọn  lấy quá  nhiều, có câu  nói 

‘ăn  nhiều  không  tiêu’.   Chúng  ta  chọn  một  trong  năm  kinh  một  luận  của 

Tịnh  Tông, nhất định phải  y theo  lý  luận  và phương pháp trong kinh  mà tu 

học thì mới có thể thành công.                   21-90-09 

 Hỏi:    Xin hỏi người ta mất rồi, linh hồn từ chỗ nào vãng sanh? 

 Ðáp:   Trong kinh Phật nói có rất nhiều chỗ.  Lúc lâm chung xét nghiệm kỹ 

càng  nếu  linh  hồn từ dưới bàn chân đi ra thì  người  này đọa địa  ngục.  Làm 

sao  khám  nghiệm?   Toàn  thân  đều  lạnh  hết  nhưng  dưới  bàn  chân  còn  ấm, 

đây  là  nói  người  này  từ  dưới  bàn  chân  đi  ra.   Từ  đầu  gối  đi  ra  là  sanh  vào 

đường  ngạ  quỷ;  từ  rốn  đi  ra  là  sanh  vào  đường  súc  sanh,  từ  ngực  đi  ra  là 

sanh vào loài người, từ đảnh đầu đi ra là sanh vào cõi trời, vãng sanh về tây 

phương  Cực  Lạc  cũng  từ  đảnh  đầu  đi  ra.   Nếu  thiệt  là  sanh  lên  trời  hoặc 

vãng sanh, thần thức  đi rất  nhanh.  Phàm  là sanh  về cõi  thiện thân thể  nhất 

định  phải  mềm  mại,  không  cứng.   Có  khi  để  cả  hai  tuần  thân  thể  hãy  còn 

mềm mại3.         21-90-21 

 Hỏi:   Ðệ tử hy vọng mau mau vãng sanh về Cực Lạc thế giới, nhưng trên 

còn  cha  mẹ  không  yên  tâm  (không  buông  xả).   Và  sợ  mình  không  để  ý  lại 

tạo  thêm  nghiệp  tội,  thật  là  lo  sau  này  không  thể  đến  Cực  Lạc  thế  giới  tu 

hành  thành  Phật,  thừa  nguyện  tái  lai  (theo  nguyện  của  mình  để  trở  lại  độ 

chúng sanh).  Nghĩ đến vấn đề này thì rất buồn phiền, xin hỏi đệ tử nên xử lý 

thế nào? 

 Ðáp:   Bạn nên dành ra thời giờ nhất định mỗi ngày để đọc tụng, nghe kinh, 

tốt nhất là phải dành trên 2 giờ đồng hồ; mỗi ngày đều như vậy không gián 

đoạn trong vòng nửa năm đến một năm thì cảnh giới của bạn sẽ xoay chuyển 

trở lại.  Nói tóm lại là vì bạn không nhận thức và hiểu rõ giáo lý, nếu có thể 

hiểu rõ ràng, tín tâm thanh tịnh, tâm nguyện kiên cố thì tâm âu lo của bạn sẽ 

mất hết, bạn nhất định sẽ đạt được nguyện vọng.     21-90-22 

 Hỏi:     Nếu  một  người  không  có  tôn  giáo  tín  ngưỡng  gì  hết,  tâm  địa  lương 

thiện, xin hỏi có thể vãng sanh tây phương Cực Lạc thế giới không? 

 Ðáp:   Tâm địa vô cùng hiền lương nhưng không tin có thế giới Tây phương 

Cực Lạc, không muốn đi về thế giới Cực Lạc thì không thể vãng sanh.  Nếu 

lúc lâm chung chưa tắt thở nghe đuợc danh hiệu A Di Ðà Phật và nghe đến 

cõi Cực Lạc, sanh tâm hoan hỷ, phát nguyện vãng sanh thì nhất định sẽ được 

sanh.  Học Phật một ngày cũng có thể vãng sanh.  Tâm địa hiền lương là tiền 

vốn của người này.    21-90-24 

 Hỏi:    Xin hỏi nghi thức thâu [nhặt] xá lợi nên làm như thế nào? 

 Ðáp:   Thâu xá lợi không có nghi thức nhất định, quan trọng nhất là tâm kính 

trọng.  Sự phân chia xá lợi cũng không nhất định, xá lợi có khi kết thành từ 

xương, từ thịt, từ máu, và có khi từ lông tóc.  Hình dáng và màu sắc của xá 

lợi  đều  không  giống  nhau.   Chuyện  này  không  khó  thấy  được,  có  thể  xem 

nhiều hơn. 

Quan trọng  nhất  là chúng ta  phải  hiểu  rõ nguyên  nhân  hình thành  xá 

lợi là như thế nào?  Tại sao lại có?  Chương Gia đại sư nói với chúng ta xá 

lợi liên quan đến tâm thanh tịnh, nghĩa là liên quan đến định công.  Tâm địa 

tán  loạn  nhất quyết không có  xá  lợi; tâm địa thanh tịnh, có thiền định công 

phu thì có thể có xá lợi. 

Xá lợi  nhiều  hay  ít,  màu sắc không  nhất định thì  phải  xem  công phu 

sâu  hay  cạn.   Lưu  xá  lợi  hoặc  lưu  lại  nhục  thân  thì  cũng  không  thể  chứng 

minh  được  sự  thành  tựu  của  sự  tu  hành,  chỉ  có  thể  nói  là  có  công  phu  tu 

hành.   Xá  lợi  cũng  có  liên  quan  đến  nguyện  lực;  có  rất  nhiều  người  chân 

chánh tu hành thành công, họ không  muốn lưu lại xá lợi, cũng không muốn 

lưu  lại  nhục  thân,  điều  này  liên  quan  đến  nguyện  lực  vô  cùng  mật  thiết. 

Phần đông lưu xá lợi cũng chỉ vì muốn lưu lại kỷ niệm cho đời sau và cũng 

là có tác dụng khuyến khích người học Phật.                21-90-38 

 Hỏi:     Xin  hỏi  người  kết  hôn  trở  lại,  tu  hành  rất  có  thành  tựu  có  thể  vãng 

sanh  không?   Không  cho  họ  đến  đạo  tràng  lễ  lạy  và  giúp  đỡ  hộ  niệm  cho 

người  mất đúng không?  Có  một vị pháp sư nói không được, như vậy đúng 

không? 

 Ðáp:   Học Phật nhất định phải ghi nhớ một nguyên tắc quan trọng: ‘Y pháp 

bất y nhân’ (Y theo pháp chứ không y theo người).  Người kết hôn trở lại tu 

hành rất có thành tựu có thể vãng sanh không?  Năm quyển kinh và một luận 

là  kinh  điển  chính  của  Tịnh  tông,  năm  kinh  một  luận  không  có  nói  [người 

này]  không  được  vãng  sanh.   Chúng  ta  cũng  không  thấy  trong  kinh  điển 

không cho họ vào đạo tràng lễ Phật, nghe kinh, tu sám hối, hoặc là trợ niệm 

cho người mất. 

Từ điểm này có thể biết được chư Phật Bồ Tát đều cho phép.  Vị pháp 

sư  này  không  cho,  đạo  tràng  này  không  đến  được.   Có  lẽ  có  pháp  sư  khác 

cho phép thì có thể đến đạo tràng khác.             21-90-40 

---o0o--- 

4. NHÂN QUẢ 

 Hỏi:    Một người làm về ngành buôn bán sỉ đồ đông lạnh nhưng không trực 

tiếp  sát  sanh.   Vài  năm  trước  còn  kinh  doanh  nhỏ,  ngày  nay  phát  triển  quy 

mô  có  đến  70,  80  người.   Mọi  người  làm  đều  làm  việc  rất  đàng  hoàng,  sự 

nghiệp này là kết quả của sự gắng sức hợp lực của mọi người.  Nếu ngày nay 

không  làm,  sẽ  có  phần  nhiều  nhân  công  thất  nghiệp  cho  nên  không  thể  lập 

tức chấm dứt không làm.  Ngày nay việc làm ăn này là do người khác quản 

lý chăm sóc dùm, người  này bây  giờ  mở  một tiệm  hoa, bản thân sanh sống 

rất đơn giản, cũng làm rất nhiều việc thiện, người khác đều gọi ông ta là cư 

sĩ, xin hỏi ông có thể quy y Tam Bảo không? 

 Ðáp:   Có thể! Quy nghĩa là quay trở về, quay về thì được ngay.  Nhất định 

phải biết bất cứ phước báo của người nào cũng là do đời trước tu được.  Quý 

vị  đọc  kỹ  quyển  ‘Liễu  Phàm  Tứ  Huấn’  sẽ  hiểu,  từ trước  đến  bây  giờ  đông 

phương,  tây  phương  đều  như  vậy,  không  có  ngoại  lệ.   ‘ Một  miếng  ăn  một 

 miếng uống đều có định trước’, ai định cho bạn  vậy?   Là tự  mình định cho 

mình đó, không phải do người nào khác. 

Trong  kinh  nói  người ta trên thế  gian  này có  hai thứ nghiệp báo: thứ 

nhất  là  ‘ dẫn  nghiệp’,  dẫn  dắt  bạn  đầu  thai  trong  mười  pháp  giới4.   Dẫn 

nghiệp  này tức  là  ngũ  giới, thập thiện.  Trong đời quá khứ tu  ngũ  giới thập 

thiện,  tu rất  tốt,  nghiệp  lực  này dẫn dắt  bạn đến thọ sanh trong  loài  người. 

Sanh  vào  nhà  ai,  ai  làm  cha  mẹ  của  bạn  là  do  duyên  phận  mà  định.   Cái 

duyên này rất phức tạp nhưng không ngoài bốn loại: báo ân, báo oán, đòi nợ, 

trả nợ.  Nếu là báo ân thì con bạn sẽ là con hiếu cháu ngoan, bản tánh bẩm 

sanh là tốt.  Nếu là báo oán thì tương lai sẽ làm cho bạn nhà tan cửa nát, nó 

đến để báo thù.  Nếu là đòi nợ thì bạn vui vẻ nuôi nấng, cung phụng nó, đến 

lớn nó sẽ chết.  Tiền bạn nuôi cho nó lớn lên đều là tiền thiếu nó, nó đòi hết 

thì ra đi.  Nếu là trả nợ thì nó đến chăm sóc, phụng dưỡng cha mẹ, chăm sóc 

những  thứ  nhu  yếu  trong  lúc  tuổi  già,  nhưng  nó  không  có  tâm  cung  kính, 

tâm  hiếu thuận.  Nếu  không  phải  là bốn thứ quan  hệ  này thì sẽ không sanh 

vào nhà bạn.  Sau khi hiểu rõ rồi, chuyển biến những thứ nghiệp duyên này 

thành  pháp duyên,  như vậy  là  giác  ngộ.  Không kể  là bạn sanh  vào cõi  này 

như thế nào, chúng ta đều khuyên bạn niệm Phật, đều khuyên bạn học Phật, 

khuyên  bạn  tiếp  nhận  lời  dạy  của  Phật  Bồ  Tát,  như  vậy  là  chuyển  biến 

nghiệp duyên từ đời trước thành pháp duyên, oán nợ hận thù hoàn toàn tiêu 

mất, đây là trí huệ chân thật. 

Thứ hai là  ‘mãn nghiệp’.  Sau khi chúng ta được thân người, sự hưởng 

thụ trong đời này, những của cải tiền bạc có được trong đời này, công danh 

địa vị trong xã hội đều là từ quả báo của đời quá khứ tu thiện hoặc làm ác:   

Bố thí tài vật là nhân, được giàu sang là quả báo; 

Bố thí pháp là nhân, được thông minh trí huệ là quả báo; 

Bố thí vô uý (giúp cho người khác không sợ hãi) là nhân, được khỏe 

mạnh sống lâu là quả báo. 

Nếu  làm  đủ  ba  thứ  bố  thí  này,  quả  báo  của  bạn  sẽ  vô  cùng  đầy  đủ, 

viên mãn, bạn sẽ có giàu sang, thông minh, trí huệ, khỏe mạnh, và sống lâu. 

Tuy  nhiên  chúng  ta  thấy  có  nhiều  người  giàu  sang  nhưng  không  có  thông 

minh, trí huệ, thậm chí chưa học đến tiểu học, nhưng cơ duyên của họ rất tốt, 

rất  nhiều  học  sinh  đại  học  và  bác  sĩ  làm  việc  cho  họ.   Họ  làm  người  chủ, 

nhân viên thuộc hạ đều ra sức làm việc cho họ, những nhân viên này đến là 

để báo ân, trả lại nợ đời trước thiếu họ.  Vì vậy cho nên người ta tu thiện tích 

đức thì mãn nghiệp sẽ tốt. 

Trong  đời  quá  khứ  tu  không  đủ  thì  đương  nhiên  mọi  việc  trong  đời 

này đều khó khăn.  Sau khi bạn  hiểu được Phật pháp rồi  nỗ  lực  hết  lòng tu 

học  vẫn  còn  kịp.   Nếu  thật  hết  lòng  nỗ  lực  đi  làm,  ba  năm  sau  quả  báo  sẽ 

hiện ra, vận  mạng sẽ biến đổi.  Nhất định là có vận mạng và vận mạng này 

cũng có thể sửa đổi.  Nếu chúng ta có tâm thiện, hành động thiện, quả báo sẽ 

càng ngày càng tốt đẹp và càng thù thắng; nếu chúng ta có tâm không thiện, 

hành  vi  không  thiện,  tuy  là  có  phước  báo,  phước  báo  này  cũng  bị  tổn  hao, 

thời gian hưởng phước rút ngắn lại, khi phước hưởng hết rồi thì ác nghiệp sẽ 

hiện ra.  Chúng ta xem trong xã hội hiện nay có rất nhiều nhà giàu có, buôn 

bán không được mấy năm thì sập tiệm, đây là vì trong đời quá khứ có phước 

báo nhưng đời  này không  làm  việc thiện  nên phước báo rất dễ dàng  hưởng 

hết.  Những đạo lý này chúng ta phải hiểu rõ.        21-90-06 

 Hỏi:  Cháu của con  nghiên cứu  về sanh  vật, thường  nuôi chuột con để  làm 

thí  nghiệm,  cháu  không  có  tín  ngưỡng.   Mỗi  tháng  cháu  cho  con  50  đồng, 

con đều lấy số tiền này làm công đức cho nó, xin hỏi như vậy được không? 

 Ðáp:  Rất  tốt!  Bạn  lấy 50 đồng  này  để  làm  công đức phóng sanh tốt  nhất, 

bây giờ nó không biết nghiệp sát sanh rất nặng, tốt nhất là đừng làm ngành 

nghề này. 

Trong  sự  sát  sanh,  đặc  biệt  tội  phá  thai  là  nặng  hơn  bất  cứ tội  khác, 

phá thai là giết người, oan oan tương báo phiền phức nhiều lắm.  Tại sao đứa 

bé này lại biết nhà của bạn mà đến?  [Vì] Nó có liên quan nhân quả với nhà 

bạn; trong kinh đức Phật nói có  4 loại quan hệ: báo ân, báo oán, đòi nợ, và 

 trả nợ; nếu không có quan hệ này thì nó sẽ không đến.  Nếu nó đến để báo 

ân mà bạn giết nó thì đời sau sẽ kết thành oán thù; nếu nó đến để báo thù mà 

bạn giết nó thì oán hận càng sâu đậm thêm.  Vì vậy cho  nên nhất định đừng 

bao giờ phá thai, đây là điều mà người học Phật không thể không biết. 

21-90-10 

 Hỏi:     Mỗi  lúc  gặp  vấn  đề  khó  khăn  không  biết  giải  quyết  cách  nào,  dùng 

‘mộc  luân  luân  tướng’  nói  trong  kinh  ‘Chiêm  sát  thiện  ác  nghiệp  báo’  để 

đoán biết kết quả.   Xin hỏi cách làm này và sự coi bói trong dân gian có gì 

khác biệt?  Người học Phật có thể dùng không? 

 Ðáp:    Việc  ‘chiêm  sát’  là  do  lòng  đại  từ  đại  bi  của  Phật,  vì  người  đời  ưa 

thích  việc  coi  bói  nên  đức  Phật  cũng  hằng  thuận  chúng  sanh  tùy  hỷ  công 

đức.   Người  học  Phật  chân  chánh  và  người  phát  nguyện  vãng  sanh  không 

cần  hỏi  những  việc  này,  một  lòng  một  dạ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Ðộ, 

những chuyện thế gian này cũng không cần để ý làm gì. 

Việc mà nhà Phật gọi là ‘chiêm sát’ cần phải có công phu tu hành mới 

có cảm ứng.  Vả lại ‘chiêm sát luân tướng’ phải biết đạo lý và phương pháp 

tu  hành.   Trong  quyển  ‘Quán  Âm  Cảm  Ứng  Khóa’,  tức  là  Xăm  Quán  Âm, 

Ấn Quang đại sư trong phần tựa có nói: ‘Trước khi bạn cầu xăm Quán Âm 

phải nhất tâm chí thành niệm thánh hiệu Quán Âm Bồ Tát một ngàn lần, sau 

đó  mới  xin  xăm,  xăm  này  mới  linh’.   Tại  sao  vậy?   [Chí]  thành  thì  sẽ  linh 

[nghiệm].  Như thế nào  mới là ‘thành’?  Là nhất tâm chuyên chú, không có 

vọng niệm.  Niệm 1000 lần Phật hiệu là đem tất cả vọng tưởng, phân biệt, và 

chấp trước đều niệm cho mất hết, lúc bấy giờ là lúc tâm vô cùng chân thành, 

không một chút vọng niệm, bói quẻ sẽ linh. 

Trong quyển ‘Liễu  Phàm  Tứ Huấn’ có  nhắc  đến  việc  vẽ bùa,  vẽ bùa 

và niệm chú có cùng một đạo lý, tâm không thành thì không linh, tâm không 

thành là tâm có vọng niệm.  Khi vẽ bùa từ lúc đặt bút xuống cho đến lúc vẽ 

xong, một niệm gì cũng không sanh, thì lá bùa này sẽ linh; nếu trong lúc vẽ 

bùa mà còn khởi tâm động niệm, lá bùa này sẽ không linh. 

Cho  nên  người  xưa  nói:  ‘ Niệm  kinh  không  bằng  niệm  chú,  niệm  chú 

 không bằng niệm Phật’.  Tại sao vậy?  Phật hiệu chỉ có 6 chữ: ‘Nam  mô A 

Di  Ðà  Phật’,  trong  câu  này  không  xen  tạp  vọng  niệm,  tạp  niệm  thì  dễ  làm 

hơn.  Trong lúc niệm bài chú quá dài có xen tạp  một vọng niệm thì bài chú 

này  sẽ  không  linh.   Kinh  còn  dài  hơn  nữa,  khi  niệm  hết  một  bộ  kinh  mà 

không xen vào một tạp niệm thì càng không dễ!  Hiểu rõ đạo lý này mới biết 

sự thù thắng của pháp môn Niệm Phật.  Nhưng phải hiểu rằng niệm Phật mà 

còn  xen  tạp  vọng  tưởng  thì  cũng  không  được,  nhất  định  phải  niệm  đến  khi 

vọng tưởng mất hết.         21-90-10 

 Hỏi:     Trong  quyển  ‘Cảm  Ứng  Thiên’  có  nói  người  không  nhìn  thấy  quỷ, 

quỷ không nhìn thấy người, nhưng tại sao lại nói oan quỷ thường thường ở 

chung  quanh  để  chờ  đợi  cơ  hội?   Dựa  vào  công  án  của  Ngộ  Ðạt  Quốc  sư, 

oan quỷ đi theo ông 10 đời, trong thời gian dài như vậy, xin hỏi những oan 

hồn này không phải đi thọ báo hay sao? 

 Ðáp:   Việc này rất phức tạp.  Ðương nhiên oan quỷ này có thể đi theo Ngộ 

Ðạt Quốc sư 10 đời để chờ đợi cơ hội trả thù, quỷ này cũng không phải quỷ 

bình thường; quỷ thường làm không được.  Ðừng nói gì khác, nếu không có 

nhẫn nại thì làm không được, đợi không được, đi đầu thai mất rồi thì làm sao 

có thể đợi đến 10 đời?  Từ đó có thể biết oán thù kết quá sâu thì tâm trả thù 

cũng  rất  mạnh,  như  thế  mới  có  thể  theo  đuổi  hoài  được.   Nếu  tâm  trả  thù 

không mạnh như vậy, sau khi đợi một thời gian mà không có cơ hội báo thù 

nó sẽ đi mất, chuyện này cũng xảy ra rất nhiều. 

Người và quỷ có thể gặp mặt là do cơ duyên đặc biệt, nếu không có cơ 

duyên đặc biệt này thì không thể gặp được.  Thường người nhìn không thấy 

quỷ, quỷ cũng không nhìn thấy người.  Nếu có thể nhìn thấy lẫn nhau thì sẽ 

sanh  ra  nhiễu  loạn,  nhưng  trong  tình  trạng  hoặc  cơ  duyên  đặc  biệt  cũng  có 

thể nhìn thấy.  Có một vài bạn đồng tu đã nhìn thấy quỷ thần, hình trạng của 

quỷ thần này đều phù hợp với hình trạng diễn tả trong kinh điển.  Ðây đều là 

thật, không phải giả.      21-90-14 

 Hỏi:    Người làm ác bị đọa địa ngục A Tỳ vĩnh viễn không có ngày ra khỏi. 

Xin hỏi chúng sanh trong thế giới này có phải là càng ngày càng ít? 

 Ðáp:   Vấn đề có bao nhiêu chúng sanh trên thế giới là thuộc về ảnh hưởng 

của  cộng  nghiệp.   Nếu  không  có  chung  cộng  nghiệp  với  chúng  ta  thì  nhất 

quyết sẽ không đến thế gian này.  Nhiều chúng sanh như vậy từ đâu đến?  Là 

từ thế giới khác di dân đến.  Chúng ta niệm Phật vãng sanh không phải là từ 

thế giới Sa Bà của đức Phật Thích Ca Mâu Ni di dân đến thế giới Cực Lạc 

của đức Phật A Di Ðà hay sao?  Phạm vi của sáu nẻo luân hồi rất lớn, “sáu 

nẻo”  là chỉ tam thiên đại thiên thế  giới trong  nhà Phật.  Tinh cầu trong tam 

thiên đại thiên thế giới quá nhiều, người ta giao thiệp qua lại lẫn nhau, không 

gian sanh  hoạt rất  lớn, không phải  nhỏ bé  như vầy.  Vả  lại đọa địa  ngục  A 

Tỳ  không  phải  là  vĩnh  viễn  không  ra  khỏi,  chỉ  là  thời  gian  rất  dài  mà  thôi, 

phải trải qua trăm ngàn kiếp, tội báo hết mới có thể ra khỏi, cho nên họ cũng 

có ngày sẽ thoát khỏi [địa ngục].      21-90-16   

 Hỏi:    Sau khi má con mất đi rồi, con đốt rất nhiều sách Phật, muốn [đốt] để 

má con đem đi, bây giờ mới biết tội đốt kinh sách rất nặng.  Xin hỏi con phải 

làm thế nào? 

 Ðáp:    Nếu  bạn  không  biết  ‘đốt  kinh  sách  có  tội’  thì  bạn  không  có  tội, 

chuyện này thuộc về lỗi lầm.  Phải biết phân biệt giữa tội và lỗi, tội rất nặng, 

lỗi thì nhẹ.  Nếu đã biết mà còn đốt thêm thì đó là tội.  Trong Phật pháp cho 

dù phá hoại hình tướng của Phật nếu là vô ý phá hoại thì thuộc về lỗi; nếu cố 

ý phá hoại, có tâm sân hận mà phá hoại thì đó là tội, tội này nặng giống như 

tội làm thân Phật đổ máu, tội này là tội đọa địa ngục A Tỳ. 21-90-19   

 Hỏi:    Có  một cư sĩ bán  thịt  heo  muốn đổi  nghề  nhưng  không có tiền  vốn, 

nếu không đổi nghề thì sợ tạo nghiệp.  Xin hỏi phải nên khuyên ông ấy như 

thế nào? 

 Ðáp:    Ông  ấy  đã  biết  bán  thịt  heo  là  tạo  nghiệp,  sự  giác  ngộ  này  rất  quý. 

Tốt nhất đừng nên làm những ngành nghề mà phải sát sanh; hiện nay có rất 

nhiều  người  mở  tiệm  ăn  đặc  biệt  là  tiệm  bán  hải  sản  đều  tạo  nghiệp  rất 

nặng.  Nếu quan sát kỹ lưỡng thì thật có thể thấy quả báo của những người 

mở tiệm ăn này đều không tốt.  Có vài bạn đồng tu nói với chúng tôi, những 

người mở tiệm ăn ở Hương Cảng bị quả báo vô cùng thê thảm, chuyện này 

đã có đăng trên báo, cũng thật có  người thấy được rồi đổi sang kinh doanh 

ngành  nghề  khác.   Nếu  đổi  tiệm  ăn  hải  sản  và  tiệm  ăn  mặn  thành  tiệm  ăn 

chay thì rất tốt, bạn phải khuyên người này nên suy nghĩ kỹ càng. 21-90-35 

 Hỏi:    Có  phải  tất  cả  những  vết  thương  trên  thân  thể  đều  do  nghiệp  báo 

chiêu  cảm  mà  ra?   Mỗi  lúc  con  phát  tâm  niệm  Phật  hoặc  niệm  Phật  được 

nhiếp tâm thì chướng  ngại  xảy  ra rất  nhiều.  Bạn  đồng tu dạy con phải  nên 

đem công đức hồi hướng cho họ trước nhưng con sợ làm không được tốt thì 

[những  gì  mình  hồi  hướng] đều thành ra chi phiếu không  lãnh được, sợ rắc 

rối sau này còn nhiều thêm.  Xin hỏi phải nên làm thế nào? 

 Ðáp:   Không hẳn là tất cả vết thương đều chiêu cảm từ nghiệp báo  mà ra, 

ngoại thương có lúc do chúng ta không chú ý gây ra.  Thí dụ như lúc đi chơi 

dã ngoại bị côn trùng cắn hoặc gai đâm bị thương, đó là do đi đường không 

coi  chừng,  chưa  chắc  là  nhân  quả  báo  ứng.   Từ  xưa  Trung  quốc  coi  trọng 

hiếu  đạo,  tất  cả  những  tập  quán  sanh  hoạt  của  mình  phải  cẩn  thận  để  ý, 

không  nên  để  thân  thể  bị  thương  rồi  làm  cho  cha  mẹ  lo  lắng,  điều  này  rất 

đúng. 

Còn về nghiệp chướng mỗi người [chúng ta] đều có rất nhiều oan gia 

chủ nợ, vì không phải gây ra trong kiếp này mà thôi, những gì gây ra từ kiếp 

trước đều quên hết; tuy chúng ta quên rồi nhưng đối phương không quên cho 

nên  việc  này  rất  phiền  phức.   Phương  pháp  Phật  dạy  rất  hay,  chúng  ta  tu 

hành không phải  vì  mình,  vì  mình thì  là tự tư tự lợi, oan  gia chủ  nợ sẽ đến 

gây phiền phức.  Nếu bạn tu hành cho tất cả chúng sanh, trong đó bao gồm 

oan gia chủ nợ, oan nghiệp tức khắc có thể dẹp trừ hết. 

Tất cả hành vi đều vì chúng sanh, đoạn ác tu thiện không phải vì mình, 

phá  mê  khai  ngộ  đều  không  phải  vì  mình,  thành  Phật  cũng  không  phải  vì 

mình,  cho  đến  sự  sanh  hoạt,  ăn  cơm,  uống  nước  đều  cũng  không  phải  vì 

mình, ăn cơm uống nước là  mình phải lợi dụng thân thể này để phục vụ cho 

tất cả chúng sanh.  Chỉ cần có tâm này tức là đã ‘hồi hướng’, được như vậy 

thì hiệu quả sẽ rất rõ ràng.  Nói một cách khác, chi phiếu ‘không đầu’ thì vẫn 

là tự tư ích kỷ.  Tất cả đều vì chúng sanh mà không vì cá nhân mình, đó là 

tâm  hồi  hướng, đó là  giải oan  và tháo  mở  gút  mắc, được  như vậy sẽ không 

viết chi phiếu không lãnh được tiền. 

Cho nên chúng ta phải mở rộng tâm lượng giống chư Phật Bồ Tát vậy; 

‘ tâm bao thái hư, lượng châu sa giới’  (tâm bao trùm hư không, lượng biến 

 khắp thế giới),  tâm lượng lớn thì phước lớn, tâm lượng nhỏ thì phước báo sẽ 

nhỏ, phải hiểu đạo lý này. 21-90-37 

 Hỏi:    Con cái được sanh ra trong lúc lo sợ và dằng co bên bờ sanh tử, có lẽ 

sau này sẽ làm cho nó thích những cảnh tượng ma quỷ, khủng bố, và chém 

giết.  Xin hỏi con có thể chuyển nghiệp này không? 

 Ðáp:   Chuyển nghiệp hoàn toàn tùy thuộc vào mình, trước tiên phải chuyển 

nghiệp của mình trước rồi sau đó mới có thể giúp đỡ người thân trong nhà. 

Ðức  Phật  giúp  đỡ  chúng  sanh  không  giới  hạn  trong  một  đời  mà  là  đời  đời 

kiếp  kiếp.   Trong  đời  này  nghiệp  lực  của  nó  quá  mạnh,  tự  mình  không  có 

năng lực để chuyển trở lại, chúng ta cũng vẫn phải giúp đỡ nó.  Nhưng biết 

trong đời này nó sẽ không thành tựu thì vẫn còn đời sau, cho nên phải kiên 

nhẫn.   Chúng  ta  đều  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  thì  mình  đã  làm  tròn  trách 

nhiệm  và  bổn  phận.   Nhưng  không  nên  có  bất  cứ  một  kỳ  vọng  nào  đối  với 

nó.  Nếu có kỳ vọng thì bạn sẽ có rất nhiều lo buồn, sẽ rất thất vọng.  Ðiều 

này phải học chư Phật Bồ Tát, tâm của Phật Bồ Tát vĩnh viễn thanh tịnh, thật 

đúng là ‘quán sát nhập vi’ (quán sát đến mức vi tế, tinh tường)          21-90-

40 



 Hỏi:    So với ‘pháp giới quỷ’ thì tâm của ‘pháp giới người’ thanh tịnh hơn, 

xin hỏi tại sao loài quỷ có ngũ thông mà loài người không có? 

 Ðáp:   Loài quỷ có ngũ thông là do [quả] báo mà được chứ không phải do tu 

[hành] mà được.  Cõi trời có ngũ thông cũng từ [quả] báo mà được.  Hai cõi 

người và súc sanh không có ngũ thông thì phải nhờ vào tu [hành] mà được. 

Tu  đức  và  báo  đức  khác  nhau,  trong  quyển  Duyệt  Vi  Thảo  Ðường  Bút  Ký 

của  Kỷ  Hiểu  Lam  và  Liêu  Trai  Chí  Dị  của  Bồ  Tùng  Linh  có  rất  nhiều 

chuyện ngắn về vấn đề này.  Thí dụ như hồ ly thuộc về súc sanh đạo, hồ ly 

muốn  tu  thành  thân  người  phải  trải  qua  500  năm  mới  tu  thành  và  có  ngũ 

thông.  Ngũ thông của loài súc sanh là nhờ tu mà được, có thể biến hóa cũng 

là nhờ tu mà được, chứ không phải có được từ quả báo.          21-90-42 

 Hỏi:    Kinh  Phật  nói  thọ  mạng  của  loài  người  cách  100  năm  thì  giảm  một 

tuổi,  tại  sao  gần  đây  y  học  tiến  bộ  và  thọ  mạng  của  người  ta  lại  tăng  lên? 

Xin hỏi có phải đức Phật thuyết pháp [như vậy] có ý nghĩa gì khác? 

 Ðáp:   Chúng ta không nên có hoài nghi đối với lời dạy của Phật.  Nếu nhờ 

thuốc men mà thọ mạng của người có thể kéo dài ra thì định luật nhân quả bị 

lật đổ rồi.  Phật nói thọ mạng của người cách 100 năm giảm một tuổi, đây là 

tuổi thọ trung bình, không phải là của một cá nhân nào đó.  Nghiệp thiện ác 

của  mỗi  người  tạo  trong  thời  quá  khứ  không  giống  nhau  vì  vậy  thọ  mạng 

nghiệp báo cũng không giống nhau. 

Phật nói sống lâu khoẻ mạnh là quả báo của sự bố thí vô uý trong đời 

quá  khứ,  nhờ  vậy  người  đó  được  sống  lâu  khoẻ  mạnh,  là  đạo  lý  như  vậy; 

nhất định không liên quan đến thuốc men.  Thuốc men chỉ là trợ duyên chứ 

không  phải  là  nhân.   Nếu  mạng  người  đó  không  trường  thọ,  cho  dù  thuốc 

men trị liệu tốt cách mấy cũng không có biện pháp gì cả. 

Trong  lịch sử Trung quốc  người rất  nổi tiếng  như Tần  Thỉ  Hoàng  và 

Hán Võ Ðế đều muốn sống lâu, đi khắp nơi để kiếm ‘thuốc trường sinh’, đến 

lúc mạng hết đều phải chết.  Cho nên sống lâu cùng những thứ thuốc men và 

cách giữ sức khoẻ này không có liên quan lẫn nhau.  Cư sĩ Hứa Triết ở Tân 

Gia  Ba  năm  nay  101  tuổi,  không  có  lo  lắng  về  việc  giữ  sức  khoẻ,  cũng 

không ăn bất cứ đồ bổ nào, mỗi ngày chỉ ăn một bữa, chỉ ăn một vài món rau 

cải.  Phần đông người ta cho những thứ này không có dinh dưỡng, nhưng bà 

lại  rất  khoẻ  mạnh  sống  lâu,  thọ  mạng  của  bà  là  nhờ  đời  trước  tu  bố  thí  vô 

uý.  Chỉ có Phật pháp giải thích vấn đề này một cách rõ ràng viên mãn. 

Vì vậy nên y học tiến bộ chỉ có thể nói [giúp] bịnh tật của loài người ít 

đi  một chút thôi, đây chỉ  là  ngoại duyên.  Có phải thật  là có thể  giảm bớt? 

Không hẳn vậy, hiện nay nhiều nơi trên thế giới đều phát hiện ra nhiều thứ 

bịnh  chưa  có  tên,  nhà  y  khoa  vẫn  chưa  tìm  ra  nguyên  nhân.   Cho  nên  nếu 

điều  tra  [và  thống  kê]  thọ  mạng  của  tất  cả  người  trên  thế  giới,  thọ  mạng 

trung  bình  rất đúng  với câu  nói của  người xưa: ‘Nhân sanh  thất thập cổ  lai 

hy’ (Từ xưa đến nay người sống đến 70 tuổi rất hiếm).  Tính thọ mạng trung 

bình thì rất giống với điều Phật đã nói.    21-90-42 

 Hỏi:     Nhà  Phật  nói  công  và  quá  (công  đức  và  lỗi  lầm)  không  thể  bù  trừ 

được, xin hỏi phải nói như thế nào mới viên mãn?  Ðối với người tu hành có 

những khải thị gì? 

 Ðáp:    Công  đức  và  lỗi  lầm  thật  là  không  thể  bù  trừ  được;  chúng  ta  dùng 

việc ‘trồng dưa được dưa, trồng đậu được đậu’ để làm thí dụ; nhân của dưa 

không tốt, tượng trưng cho việc ‘ác’, đậu tượng trưng cho ‘thiện’.  Chúng ta 

gieo  hột  giống  dưa  xuống  đất  rồi  mới  biết  là  sai  lầm.   Hiện  nay  chúng  ta 

trồng rất nhiều đậu, dưa có thể biến thành đậu không?  Không thể!  Hột dưa 

sẽ  mọc  thành  dưa,  hột  đậu  sẽ  thành  đậu.   Công  quá  không  thể  bù  trừ  lẫn 

nhau  giải  thích  như  vậy  đó.   Không  phải  chúng  ta  trồng  nhiều  đậu  thì  dưa 

không mọc thành dưa nữa, sau cùng chắc chắn dưa cũng sẽ mọc thành dưa. 

Vô số kiếp từ trước đến nay, nghiệp nhân thiện và ác của chúng ta sẽ 

không thế nào bù trừ lẫn nhau.  Nhưng muốn nhân biến thành quả thì phải có 

duyên,  vì  vậy  nhà  Phật  mới  nói  ‘duyên  sanh’.   [Thí  dụ] ác  nhân  của  tôi  rất 

nhiều,  tôi  không  muốn  kết  thành  quả  báo  ác  thì  đem  ác  duyên  cắt  đứt  hết. 

Thí dụ việc trồng dưa, tôi không muốn mọc thành dưa, tôi bỏ hột giống dưa 

vào  tách  trà  rồi  đậy  lại,  nó  không  có  đất,  không  khí,  và  nước,  trải  qua  100 

năm  thì  nó  cũng  không  mọc  thành  dưa,  như  vậy  gọi  là  ‘không  có  duyên’. 

Nếu bạn đem hột dưa rải vô đất mảnh đất phì nhiêu có đầy đủ các thứ duyên: 

nước, phân bón, ánh sáng, thì  nó  nhất định sẽ sanh trưởng  rất  mau.  Do đó 

nếu chúng ta muốn thành tựu việc thiện nhất định phải tu thiện duyên; muốn 

đoạn việc ác, đem ác duyên cắt đứt thì hột giống ‘ác’ sẽ không sanh trưởng 

và kết trái.      21-90-50 

---o0o--- 

5.SANH HOẠT 

 Hỏi:   Xin pháp sư khai thị ý nghĩa của tháng bảy âm lịch? 

 Ðáp:   Ðây là phong tục tập quán của dân gian.  Trong Phật pháp, tháng bảy 

âm lịch có một ý nghĩa đặc biệt, đó là việc an cư kiết hạ.  Lúc đức Thế tôn 

còn tại thế, khu vực hoằng pháp lợi sanh phần đông đều ở dọc theo bờ sông 

Hằng.  Mùa hè ở Ấn độ là mùa mưa, ngày nào cũng mưa, tăng đoàn đi khất 

thực  rất  bất  tiện.   Cho  nên  trong  ba  tháng  hè  này  các  vị  xuất  gia  không  đi 

khất thực và có thể nhận sự cúng dường của cư sĩ.  Mỗi năm vào dịp an cư 

kiết hạ, các vị xuất gia quay về thân cận Thế tôn, để được dạy bảo và huấn 

luyện  thêm.   Cũng  giống  như  nhân  viên  của  nhiều  công  ty  ở  Mỹ,  từ  nhân 

viên đến quản lý, mỗi năm nhất định có từ hai đến ba lần đi tu nghiệp để học 

hỏi thêm  những kỹ thuật  mới.  Nếu  họ  không có tu  nghiệp thêm thì sẽ [trở 

nên lạc hậu và] bị đào thải.  Cho nên ba tháng an cư kiết hạ trong nhà Phật 

cũng  thuộc  về  sự  tu  nghiệp,  tập  hợp  tất  cả  những  bạn  đồng  học  đang  đi 

hoằng  pháp  lợi  sanh  từ  khắp  nơi  trở  về  để  cho  họ  mỗi  năm  đều  có  cơ  hội 

thân cận thầy giáo, nâng cao cảnh giới.    21-90-01 

 Hỏi:    Thế gian pháp là ‘quá nhãn vân yên’ (chớp mắt tan thành mây khói), 

chỉ  cầu  có  một  công  việc  ổn  định,  thâu  nhập  ổn  định,  không  có  yêu  cầu  gì 

cao xa, xin hỏi cách làm như vậy đúng không? 

 Ðáp:    Rất  đúng,  vô  cùng  chính  xác.   Người  chân  chánh  giác  ngộ  biết  một 

người trong  đời  này chỉ cần đủ ăn đủ  mặc là được rồi, cần gì  phải  làm khổ 

cực  như  vậy?   Ở  Nam  Dương  chúng  ta  thấy  người  Mã  Lai  làm  một  ngày 

nghỉ hai ngày, làm một ngày đủ ăn 3 ngày thì họ không làm thêm nữa, họ rất 

biết  hưởng  phước.   Lại  nhìn  một  số  người  cố  gắng  kiếm  tiền  rồi  để  dành, 

làm  đến  chết  kiếm  không  ít  tiền  nhưng  không  hưởng  phước  qua  ngày  nào 

hết, bạn nói như vậy có uổng hay không?  Không biết những số tiền đó sau 

này để lại cho ai dùng, thiệt là không thông minh bằng người Mã Lai.  Cho 

nên  lúc  trước  tôi  cũng  đã  khuyên  các  bạn  đồng  tu  nên  hết  lòng  nỗ  lực  làm 

việc một năm có thể nghỉ việc hai năm, hai năm này nên học Phật cho đàng 

hoàng.   Phương  pháp  này  tốt,  người  thật  thông  minh  chịu  làm,  tất  cả  đều 

buông xuống, hết lòng nỗ lực tu tập hai năm, quyết định sẽ thành công. 

21-90-07 

 Hỏi:    Từ khi đọc ‘Vãng Sanh Luận’ xong, không muốn tiếp xúc với người 

ngoài và nói chuyện tào lao, chỉ muốn ở nhà tịnh tu niệm Phật, xin hỏi như 

vậy có phải là quá chấp trước hay không?  Làm thế nào mới hằng thuận đại 

chúng? 

 Ðáp:    Người  sơ  học  chấp  trước  [như  vậy]  có  ích  lợi,  tại  vì  công  phu  của 

mình chưa được đắc lực, phải nên chú trọng tu trì.  Nhà Nho có nói: ‘Trạch 

thiện  cố  chấp’  (chọn  việc  thiện  rồi  giữ  vững  việc  thiện  ấy)  cho  nên  người 

mới  học phải  nên chấp trước [như vậy].   Ðến  lúc  nào  mới  hằng thuận theo 

đại chúng?  Ðến lúc  mình đã có định lực, không bị ngoại duyên ảnh hưởng 

mê hoặc thì có thể hằng thuận theo chúng sanh.  Nếu nhìn thấy sự dụ dỗ của 

ngũ dục lục trần mà vẫn còn khởi tâm động niệm, bạn hằng thuận theo thì sẽ 

tạo nghiệp.  Từ xưa đến nay những việc này cũng có rất nhiều. 

Năm xưa khi tôi học Giáo, thầy Lý hạn chế chúng tôi chưa đến 40 tuổi 

thì nhất quyết không thể ra  ngoài  giảng  kinh.  Trước 40  tuổi  giảng kinh  thì 

chỉ luyện tập ở Liên Xã Ðài Trung, Ðài Trung Từ Quang Thư Viện, là vì sợ 

chúng tôi chịu không nổi sự dụ dỗ ở bên ngoài rồi đọa lạc.  Ðây là sự thương 

yêu  chăm  sóc  của  thầy  đối  với  học  trò,  chúng  ta  phải  hiểu  đạo  lý  này.   Tự 

mình có  thể  chịu  được  sự  thử thách  này  không?   Nếu  chịu  không  được  thì 

bảo thủ và cố chấp một chút mới tốt. 21-90-10 

 Hỏi:    Người nhà của đệ tử tin theo Cơ Ðốc Giáo và không lễ Phật, xin hỏi 

có nên dùng thái độ mặc nhiên đối với họ? 

 Ðáp:   Có thể được.  Nếu bạn có  năng  lực thì  nên  giải thích rõ ràng cho  họ 

biết;  nếu  không  có  khả  năng  thì  nên  để  tự  nhiên,  không  nên  tranh  luận  với 

họ, tại vì họ không hiểu chân tướng sự thật.  Ở Tân Gia Ba có rất nhiều Ông 

Cha  Thiên  Chúa  Giáo,  Mục  Sư  Cơ  Ðốc  Giáo  cũng  đọc  kinh  Phật,  cũng 

muốn hiểu rõ Phật pháp, đây đều là việc tốt.          21-90-10  

 Hỏi:    Lúc bình thường con không thích tiếp xúc với người khác, có người 

phá rối lúc đang tụng niệm khóa lễ thường nhật, con liền sanh phiền não, xin 

hỏi nên làm thế nào? 

 Ðáp:    Họ  khuấy  nhiễu  bạn  tụng  niệm  thì  bạn  phải  từ bi  một  chút  tại  vì  họ 

không hiểu, bạn phải tha thứ cho họ, không cần phải sanh phiền não.  Chúng 

ta  dùng  biện  pháp  thích  hợp  để  tránh  là  được,  làm  hết  sức  để  không  ảnh 

hưởng đến công phu tu tập của mình.      21-90-10 

 Hỏi:    Có một số học giả nói nhà Nho thuộc về ‘lạc cảm văn hoá’, nhà Phật 

thuộc về ‘khổ cảm văn hoá’, xin hỏi nhân duyên bên trong của cách nói này 

là gì? 

 Ðáp:   Không có  nhân  duyên  gì  hết.  Những  người  nói  như vậy không  hiểu 

rõ Nho giáo và Phật giáo.  Phật dạy người lìa khổ để được vui thì làm sao là 

‘khổ  cảm  văn  hóa’  được?   Họ  không  hiểu  Phật  giáo,  không  cần  phải  để  ý 

đến điều họ nói.  21-90-13 



 Hỏi:     Hiện  nay  con  niệm  Phật,  không  thích  nói  chuyện,  rất  nhiều  câu  nói 

khách sáo tùy duyên cũng không biết  nói, mà cũng không  muốn  nói  nhiều, 

nhưng như vậy kết duyên rất ít đối với chúng sanh, xin hỏi như vậy có phải 

là không từ bi hay là thiếu trí huệ? 

 Ðáp:   Vấn đề này tùy thuộc vào sự phát tâm của mỗi người.  Nếu cảm thấy 

bây  giờ  mình  nghiệp  chướng  nặng  và  thiếu  trí  huệ,  chuyên  tâm  niệm  Phật 

cầu định cầu huệ đều là chuyện tốt.  Tạm thời không kết duyên cùng chúng 

sanh nhưng luôn luôn hồi hướng công đức tu hành của mình cho chúng sanh 

thì đã kết duyên với chúng sanh rồi, không nhất định phải nói chuyện mới là 

kết duyên với chúng sanh.  Nói chuyện kết duyên nhiều khi là kết duyên ác, 

không hẳn là kết duyên thiện; hồi hướng công đức tu hành của mình là pháp 

duyên  thuần  thiện.   Ðến  lúc  công  phu  của  mình  thành  tựu  rồi,  trí  huệ  khai 

mở rồi thì mới quảng độ chúng sanh.  Chúng ta chia sự tu hành thành những 

giai đoạn như vậy, như vậy rất như pháp.      21-90-16 

 Hỏi:    Bàn thờ Phật ở nhà con đặt ở  một góc trên sân thượng, tọa bắc triêu 

nam  (cửa  chính  của  nhà  quay  về  hướng  nam,  mặt  sau  nhà  quay  về  hướng 

bắc), nhưng nghe bạn đồng tu nói không thể quay về hướng bắc mà lễ Phật. 

Xin hỏi như vậy có tội hay không?  Con nên làm thế nào? 

 Ðáp:   Nếu phòng trong nhà quay về hướng nam, hướng nào hướng về cổng 

chính  là  hướng  chính  (thượng  phương);  hai  bên  là  hướng  đông  và  tây,  nếu 

đặt  tượng  Phật  ở  hai  hướng  này  (đông  và  tây)  thì  không  đúng  như  pháp, 

tượng  Phật  nhất  định  phải  cúng  ở  hướng  chính  (thượng  phương).   Hướng 

chính là hướng nào?  Vừa mới bước vào cửa thì liền nhìn thấy, vị trí này là 

vị  trí quý  nhất, cao  nhất; cho  nên không  nhất định phải  là  hướng  nào tại  vì 

phương  hướng  của  mỗi  căn  nhà  không  giống  nhau.   Tượng  Phật  nhất  định 

phải  cúng  ở  vị  trí  cao  nhất,  quý  nhất.   Vị  trí  này  chúng  ta  xem  là  ‘tây 

phương’;  hướng  nào  cũng  [có  thể]  là  ‘tây  phương’,  đừng  phân  biệt  nó  với 

hướng đông, tây, nam, bắc. 

Trong kinh Hoa Nghiêm Thiện Tài đồng tử đi về ‘phương nam’ để tìm 

thiện tri thức, chữ ‘nam’ này không có nghĩa là phương nam của các phương 

đông,  tây,  nam,  và  bắc.   Nếu  nói  phương  nam  có  thiện  tri  thức  thì  phương 

bắc, đông, và tây không có hay sao?  Tại sao đều phải đi về phương nam để 

tìm thiện tri thức?  Chữ ‘nam’ tượng trưng cho pháp, tượng trưng cho quang 

minh.   Trong ‘ngũ  hành’  hướng  nam thuộc về ‘hỏa’, ‘hỏa’ tượng trưng cho 

quang minh, quang minh tượng trưng cho trí huệ.  Thiện tri thức là người có 

trí huệ, chỗ ở của họ được gọi là ‘phương nam’.  Thiện tri thức là người có 

phước báo, chỗ ở của họ được gọi là ‘Phước Thành’.  Cho nên, phương nam 

và  Phước  Thành  không  phải  chỉ  một  phương  hướng  hay  một  khu  vực.   Vì 

vậy chỉ cần thuần  thành cung kính cúng dường  và  lễ kính chư Phật  Bồ  Tát 

thì  sẽ  tiêu  tai  miễn  nạn,  làm  sao  có  nghiệp  tội  được?   Tượng  Phật  đặt  ở 

phương  bắc  thì  hướng  về  phương  bắc  mà  lạy  Phật,  chỉ  có  công  đức  chứ 

không có lỗi gì hết.              21-90-16  

 Hỏi:    Bạn con và chị con đều có ngoại tình, xin hỏi đối với chuyện này con 

nên làm thế nào? 

 Ðáp:    Trong  xã  hội  ngày  nay  chuyện  này  tương  đối  rất  phổ  biến,  đương 

nhiên làm bạn hoặc người nhà thì nên khuyên họ.  Nhưng bạn phải có trí huệ 

và phương cách khéo léo mới khuyên được, đừng có đụng chạm tổn thương 

đến  tự ái  người  ta,  nếu  lời  nói  quá  trực  tiếp  thì rất  dễ  làm  hư chuyện.   Tốt 

nhất là dùng kinh Thập Thiện Nghiệp Ðạo và quyển Liễu Phàm Tứ Huấn để 

khuyên họ.  Nếu họ thật có thể xem và chịu học thì họ sẽ biết làm cách nào 

để sửa đổi.      21-90-16 

 Hỏi:    Chồng con thường đi  Karaoke uống rượu tìm  vui, con  nói  nhiều  lần 

nhưng  không có  hiệu quả,  xin  hỏi  những  người  này còn thuốc  để chữa  hay 

không? 

 Ðáp:   Thuốc đó chính là bản thân của bạn, bạn không cứu thì ai cứu ổng? 

Bạn học Phật cần phải có trí huệ, phải có khéo léo, phải có tâm nhẫn nại để 

cứu ổng, ổng tức là đối tượng đầu tiên của bạn khi độ chúng sanh.            21-

90-18 

 Hỏi:    Người nhà của con đều không tin Phật, xin hỏi phải hoằng dương Phật 

pháp cách nào?  Và lo cho người già cách nào sau khi họ qua đời? 

 Ðáp:   Việc quan trọng nhất khi giúp đỡ chúng sanh là giới thiệu Phật pháp 

cho  mọi  người  biết.   Người  nhà  cũng  là  đối  tượng  của  bạn  khi  độ  chúng 

sanh,  vả lại  người  nhà có thể  là  người khó độ nhất.  Ðã  là  người trong  một 

nhà  thì  đều  có  duyên  với  nhau,  nếu  không  có  duyên  thì  tuyệt  đối  không 

thành  người  một  nhà  được.   Cho  nên  bạn  phải  khéo  léo  giúp  đỡ  họ,  quan 

trọng  nhất  là  sự  cải  tiến  của  thân  và  tâm  bạn  sau  khi  học  Phật.   Nếu  người 

nhà nhận thấy bạn thay đổi thành một người khác hẳn sau khi học Phật, làm 

cho  mọi  người  đều  vui  vẻ,  mọi  người  đều  khen  ngợi  thì  họ  sẽ  [bắt  chước 

bạn] học Phật. 

Chuyện này phải có trí huệ và khôn khéo.  Phật dạy chúng ta 4 nguyên 

tắc gọi là ‘Tứ nhiếp pháp’; chữ nhiếp nghĩa là nhiếp thọ chúng sanh, đây là 4 

cách nhiếp thọ chúng sanh.  Sau khi học Phật phải hết lòng giúp đỡ và phục 

vụ  cho  người  trong  nhà,  đó  là  bố  thí.   Quyết  đừng  nói  đến  lỗi  lầm  của  họ, 

phải khen ngợi tâm thiện và hành động tốt của họ.  Họ sẽ cảm thấy sau khi 

học  Phật  bạn  biết  cách  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  tôn  trọng  người  lớn,  hoà  thuận 

với anh chị, thương yêu đàn em thì khi người nhà nhìn thấy lòng từ bi chân 

thành của bạn, làm sao họ không cảm  động cho được?  Ðợi đến khi  họ  hỏi 

thì bạn đem đạo lý trong Phật pháp giải thích tỉ mỉ cho họ nghe, như vậy thì 

họ đều được độ. 

Muôn  ngàn  chớ  nên  sau  khi  học  Phật,  thọ  tam  quy  ngũ  giới  rồi,  khi 

nhìn  thấy  người  nhà  làm  không  đúng  thì  nói:  ‘Không  được,  anh  (chị)  phá 

giới rồi, tương lai sẽ đọa địa ngục’, như vậy thì người nhà đều xem bạn như 

oan gia kẻ thù.  Học Phật phải có trí huệ, đối với người nào nên nói chuyện 

gì,  phải  biết  khôn  khéo,  phải  biết  cân  nhắc.   Cho  nên  một  người  biết  học 

Phật thì thiệt là phước của hết thảy mọi người trong nhà.  Bạn phải làm như 

thế nào để dạy cho người nhà?  Ðó là phải làm tròn hết tất cả những lời dạy 

của đức Phật trong kinh điển thì xong ngay.   21-90-18  

 Hỏi:    Xin hỏi làm thế nào dùng tiền lời trong việc buôn bán  một cách hợp 

lý để khỏi tạo nghiệp? 

 Ðáp:   Người học Phật nên biết bất kể làm ngành nghề nào, nên dùng số tiền 

lợi nhuận kiếm được để giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn trên thế giới, đời 

sống  của  cá  nhân  mình  càng  đơn  giản  càng  tốt.   Thật  tình  mà  nói  đời  sống 

càng  đơn  giản  thì  càng  khỏe  mạnh.   Cư  sĩ  Hứa  Triết  ở  Tân  Gia  Ba  đã  100 

tuổi  rồi,  cả  đời  chưa  sanh  bịnh  qua,  tâm  địa  thanh  tịnh,  từ  bi,  đời  sống  vô 

cùng  đơn  giản,  thanh  bần.   Mỗi  ngày  ăn  một  bữa,  không  ăn  dầu,  muối, 

đường, chỉ ăn rau sống; quần áo của bà đều góp nhặt từ thùng rác.  Cư sĩ Lý 

Mộc  Nguyên  hỏi  bà:  ‘Tại  sao  bà  không  may  quần  áo  mới?’.   Bà  nói:  ‘Mỗi 

ngày tôi đều ở chung  với  những  người  rất nghèo,  nếu tôi  mặc quần áo  mới 

thì tôi có lỗi đối với họ’.  Ðây là Bồ Tát chứ không phải phàm phu. 

Là phàm phu  thì không ai không  tham  hưởng thụ, đối  với chuyện ăn 

uống  không  ai  không  đòi  hỏi,  rốt cục  rồi  đều  mang  một  thân  đầy  bịnh  tật. 

Cả  đời  của  cư  sĩ  Hứa  Triết  đều  khỏe  mạnh  và  tự  tại  như  vậy,  rất  đáng  cho 

chúng ta suy nghĩ và noi theo.  Cho nên học Phật nhất định phải hiểu rõ đạo 

lý, thông tình đạt lý, sau đó mới có thể như lý như pháp mà tu học, và cũng 

như  lý  như  pháp  mà  sanh  sống,  làm  việc,  giao  thiệp  với  người  một  cách 

thích đáng, phải biết cân nhắc, làm đến vừa mức mà thôi.     21-90-19 



 Hỏi:    Cổ đức thời xưa đều dạy chúng ta đừng nên nhìn lỗi của người khác, 

nếu trong đời sống hằng ngày nhìn thấy lỗi của bạn đồng tu, xin hỏi có nên 

nhắc nhở và nói cho người đó biết hay không? 

 Ðáp:   Ðây là đạo nghĩa, phải nên nhắc nhở và giúp đỡ người đó, nhưng phải 

có trí huệ, khôn khéo.  Khi nhắc nhở người đó tốt nhất là không có người thứ 

ba hiện diện, nếu không thì sẽ làm cho người đó cảm thấy ngượng ngùng và 

có thể làm tổn thương đến tự ái của họ.         21-90-18 

 Hỏi:      Con  biết  được  một  vị  tu  học  đã  lâu  năm,  nhưng  người  đó  cứ  phạm 

giới  tạo  nghiệp  hoài,  xin  hỏi  con  có  nên  tiếp  tục  che  đậy  cho  người  đó 

không? 

 Ðáp:   Tốt nhất bạn nên quên chuyện này đi thì sẽ được vô lượng công đức, 

sẽ đạt được tâm thanh tịnh.  Nếu cứ để trong tâm hoài, mỗi lần bạn nghĩ về 

chuyện người đó phạm giới thì cũng là tự mình phạm giới một lần; nghĩ đến 

một  lần  người  đó  tạo  nghiệp  tức  là  tự  mình  tạo  nghiệp  một  lần.   Người  đó 

tạo  nghiệp  trên  ‘thân,  khẩu’,  bạn  lại  tạo  nghiệp  trên  ‘ý’.    Huệ  Năng  đại  sư 

nói: ‘ Nhược chân tu đạo nhân, bất kiến thế gian quá’ (Nếu là người tu hành 

 chơn  chánh  thì  không  thấy  lỗi  của  người  trong  thế  gian).   Nếu  có  thể  làm 

được câu này thì đạo nghiệp trong đời này mới thành tựu; cứ thường đem lỗi 

lầm của người khác để trong tâm mình thì sẽ làm hại tiền đồ (tương lai) của 

mình, đời sau  nhất định sẽ đọa  vào  tam ác đạo.  Tâm của bạn không thanh 

tịnh, không có gì phải che đậy hoặc không che đậy, đây là lỗi lầm nặng nhất 

của mình. 21-90-19 

 Hỏi:    Nghe lão pháp sư nói trường học hiện nay đều là ‘tạp’ học, xin hỏi có 

nên cho trẻ em nghỉ học ở trường [và học ở nhà]?  Ðể có thể có thêm càng 

nhiều thời gian để học tập Phật pháp? 

 Ðáp:    Như  vậy  không  hợp  pháp.   Cách  suy  nghĩ  này  rất  tốt,  nhưng  không 

phù hợp với luật lệ giáo dục, vậy là không tuân theo pháp luật của quốc gia. 

Nếu có người nói ra thì bạn có thể sẽ phải ở tù.  Trừ phi bạn có nhân duyên 

đặc biệt, bạn có thể thương  lượng  với trường tiểu  học  này, để cho con bạn 

ghi danh  vào trường  học,  nhưng  khỏi  vào  trường  vô  lớp,  học ở  nhà, 6  năm 

sau  trường  học  có  thể  cấp  bằng  tốt  nghiệp  cho  con  bạn;  nhưng  đi  đâu  tìm 

được  những  sự  việc  như  vậy?   Tương  đối  rất  khó.   Chỉ  có  cách  là  dùng 

những  thời  giờ  mà  con  em  không  ở  trường  học,  mỗi  ngày  dành  ra  một  giờ 

dạy cho  nó  học ‘cổ thư’ (sách  vở thời  xưa chuyên dạy  lễ  nghĩa đức dục). 

21-90-19   

 Hỏi:    Khi tạo tượng La Hán và tượng Phật Bồ Tát, chỉ tạo ra phần đầu, xin 

hỏi có như pháp không? 

 Ðáp:    Không  đúng  như  pháp.   Tạo  tượng  Phật  Bồ  Tát  nhất  định  phải  tạo 

toàn thân, tư thế đứng hoặc ngồi đều không quan trọng;  Vẽ tượng Phật Bồ 

Tát  cũng  phải  vẽ  toàn  thân,  không  được  vẽ  nửa  thân;  nửa  thân  là  khiếm 

khuyết không đủ, như vậy là không cung kính, phải chú ý.    21-90-19 

 Hỏi:    Trong niềm vui của ngày tân hôn thì đột nhiên phải chịu đựng sự đau 

khổ  lạnh  nhạt  của  chồng.   Xin  hỏi  nên  đối  xử  thế  nào  với  con  người  vong 

tình bạc  nghĩa  như  vậy?   Ông  ấy  tự  biết  mình sai  nhưng  quyết  không  chịu 

sửa đổi, phải khuyên như thế nào? 

 Ðáp:   Ðây  là  vấn đề  nghiêm trọng của  xã hội  ngày  nay.  Từ  mức  ly dị rất 

cao  trong  xã  hội  hiện  nay  thì  biết  được  vấn  đề  của  xã  hội  vô  cùng  nghiêm 

trọng, đây là một hiện tượng rất đáng sợ.  Gia đình là tổ chức căn bản của xã 

hội,  xã  hội  giống  như  thân  thể  của  con  người,  gia  đình  giống  như  một  tế 

bào.   Nếu  trong  thân  thể  có  rất  nhiều  tế  bào  hư  hoại,  thí  dụ  như  ngày  nay 

chứng  bịnh  ung  thư da có thể  làm  người  ta chết đi.  Ngày  nay  xã  hội  động 

loạn, nhân tâm không an, nguyên nhân chánh là ở đâu?  Là gia đình tan nát. 

Chế độ hôn nhân ngày nay không giống với thời xưa; ngày xưa thì theo ‘lịnh 

của cha mẹ, lời giới thiệu của bà mai’.  Người đời nay sùng bái tự do luyến 

ái, phản đối cách  làm của  người  xưa,  nếu  so sánh  với thời  xưa thì thời  xưa 

chưa từng nghe đến chữ ly dị, cho nên chế độ hôn nhân của thời xưa tốt hơn 

của thời nay. 

Có người cha người mẹ nào không thương con cái?  Không có cha mẹ 

nào không suy nghĩ đến sự hạnh phúc suốt đời của con cái.  Họ hết lòng để 

lựa  chọn  đối  tượng  kết  hôn  cho  con,  đó  cũng  vì  lo  cho  hạnh  phúc  suốt  đời 

của con cái.  Thường thường kinh nghiệm của người lớn nhiều hơn người trẻ 

tuổi,  họ  dùng  lý  trí  để  lựa  chọn,  không  phải  sự  phản  ứng  hấp  tấp  của  cảm 

tình.  Tự do luyến ái là cảm tình xung động, không có lý trí.  Ở Mỹ tôi còn 

nghe đến chuyện buổi sáng kết hôn đến buổi tối thì ly dị rồi, đây là cảm tình 

xung động, không dùng một chút lý trí nào hết.  Cho nên trong thời buổi tự 

do hôn nhân ngày nay, nam nữ kết hôn phải cẩn thận.  Thanh niên, thanh nữ 

thông  minh  thì  thường  kết  bạn  3  năm,  5  năm,  thậm  chí  10  năm  rồi  mới  đi 

đến hôn nhân.  Dùng thời gian dài để tiếp xúc và quan sát xem hai người có 

thích  hợp  để  sống  chung  với  nhau  không,  đây  không  phải  là  chuyện  giỡn. 

Chuyện  này  không  chỉ  là  làm  tròn  trách  nhiệm  đối  với  gia  đình  mình,  bồi 

dưỡng một lớp người ưu tú đời sau để tiếp tục huyết mạch gia đình, mà còn 

làm tròn trách nhiệm lớn lao đối với xã hội, quốc gia, thế giới hòa bình. 

Tại sao sau khi kết hôn lại xảy ra những vấn đề bất hạnh như vậy?  Tại 

vì trước khi hôn lễ thì hai bên đều có thể bao dung lẫn nhau, đều làm theo lời 

dạy của tổ sư là ‘ không nhìn lỗi lầm của người khác’, họ không thấy lỗi lầm 

của đối phương.  Hôn lễ xong rồi, một ngày từ sáng đến tối đều nhìn thấy lỗi 

lầm của đối phương, như vậy thì làm sao sống chung với nhau được?  Làm 

sao mới có thể duy trì được gia đình tốt đẹp?  Mọi người trong nhà phải nhìn 

thấy ưu điểm của người khác, đều có thể bỏ qua khuyết điểm của người ta, 

như  vậy  gia  đình  mới  có  hạnh  phúc.   Khi  sửa  đổi  lỗi  lầm  khuyến  thiện  thì 

không có người thứ ba hiện diện, đều phát xuất từ thiện ý và tâm chân thành; 

tâm  chân  thành  thì  có  thể  cảm  hoá  người  khác,  ‘chí  thành  cảm  thông’. 

Người xưa có nói: ‘ Tinh thành sở chí, kim thạch vi khai’ (chí thành đến cùng 

 cực  có  thể  làm  cho  đá  vàng  bể  ra).   Không  thể  làm  người  cảm  động  là  vì 

tâm chân thành của mình không đủ; dùng tâm chân thành nhất quyết có thể 

cảm  động  được  đối  phương.   Nói  tóm  lại  phải  học  nhiều,  phải  khai  mở  trí 

huệ, biết được cách xử sự khéo léo thì có thể hoá giải được vấn đề này.  21-

90-20 

 Hỏi:    Con chán  ghét thị phi  nhân  ngã, không  muốn  làm  việc,  muốn ở  nhà 

tu,  nhưng  cha  mẹ  muốn  con  làm  việc,  xin  hỏi  con  nên  làm  thế  nào  mới 

đúng? 

 Ðáp:   Bạn phải nên nghe lời cha mẹ, tiếp tục đi làm, từ trong công việc mà 

thể hội được giá trị và ý nghĩa của nhân sanh.  Học Phật nhưng không xa lìa 

công việc, đức Phật Thích Ca Mâu Ni một đời đều dành vào công việc giáo 

dục, ngài cũng không  gác bỏ công việc qua một bên.   21-90-23 

 Hỏi:    Ngày nay kỹ thuật sinh vật học rất tiến bộ, tương lai nếu có thể nhân 

bản  (cloning)  con  người,  xin  hỏi  người  được  nhân  bản  ấy  có  linh  tính 

không? 

 Ðáp:    Có.   Tất  cả  sanh  vật  và  vô  sanh  vật  (khoáng  vật,  thực  vật)  đều  có 

‘tánh’,  tánh  này  chỉ  có  một  tánh.   Hòn  đá,  cái  bàn,  cái  ghế  đều  có  tánh,  đó 

gọi là ‘pháp tánh’, ‘Phật tánh’ và ‘pháp tánh’ là cùng một tánh.  Người được 

nhân  bản  ấy  cũng  có  Phật  tánh,  nhưng  sau  khi  nhân  bản  xong  rồi,  cái  linh 

tính  đó rất dở, không bằng  những  người thường.  Nói  một cách khác  người 

này  hồ đồ  hơn, chấp  trước  hơn, người  này có thể sẽ  hoàn toàn  nghe  lời sai 

khiến của người tạo ra họ.  Người tạo ra họ kêu họ làm gì thì họ làm theo đó, 

vậy thì vô cùng ngu si, tự mình không thể phân biệt phải trái thiện ác, hoàn 

toàn  làm  theo  lời  sai  bảo  của  người  khác.   Nếu  những  người  làm  ra  những 

‘người nhân tạo’ này lợi dụng họ để làm công cụ tranh quyền đoạt lợi thì đây 

là một chuyện rất nguy hiểm.  Việc này hoàn toàn phá hoại môi trường sanh 

hoạt tự nhiên, sẽ gây ra rất nhiều tai họa.   21-90-28 

 Hỏi:   Ðệ tử hiện nay mang thai đã được 5 tháng, sau khi khám nghiệm biết 

được ‘nhiễm sắc thể’ của thai nhi khác thường.  Những em bé như vầy ngoài 

chứng  trí  năng  kém  phát  triển  còn  tệ  hơn  nữa  là  có  thể  bị  tinh  thần  không 

bình  thường.  Những  người thân cận trong nhà không ai chịu cho đệ tử  giữ 

thai em bé và muốn đệ tử phá thai.  Ðệ tử biết việc này tội rất nặng và cũng 

không muốn kết ác duyên với em bé, xin sư phụ dạy con làm thế nào trong 

thời gian này, làm thế nào để cho con bớt tạo thêm tội nặng. 

 Ðáp:   Trong xã hội hiện nay hầu như ở đâu cũng có những chuyện tương tợ 

xảy ra.  Từ quan điểm của nhà Phật  mà xem xét thì đây là cộng nghiệp của 

chúng sanh, và cũng là kết quả của ác nghiệp tạo thành từ lũy kiếp tích tụ lại, 

chúng  tôi  rất  buồn  khi  thấy  những  tình  trạng  này.   Nhất  định  phải  biết  con 

cái có duyên nợ vô cùng mật thiết với cha mẹ nên mới gặp nhau, nếu không 

có duyên nợ thì cầu cách mấy cũng không có con.  Ðức Phật nói  con cái có 

 4 loại nhân duyên đối với cha mẹ, đó là báo ân, báo oán, đòi nợ, và trả nợ; 

nói  thật  ra  con  người  và  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  4  thứ  nhân  duyên  này. 

Cho  nên  nếu  đứa  bé  này  đến  để  báo  ân,  bà  phá  thai  thì  là  giết  nó,  ân  biến 

thành thù; nếu nó đến để báo thù thì thù hận này còn trở nên sâu đậm hơn. 

Khi đòi nợ và trả nợ xong rồi còn thêm nợ mạng, nhân quả thông ba đời, oan 

oan  tương  báo  không  bao  giờ  dứt  hết.   Tất  cả  những  chuyện  bất  hạnh  mà 

chúng ta bị trong đời này là quả báo của nghiệp ác từ đời trước; đời này có 

thể sống rất an lạc, tự tại, và tất cả sự việc đều xứng tâm vừa ý cũng là quả 

báo của nghiệp thiện từ đời trước.  Thiện nhân nhất định được thiện quả, ác 

nhân nhất định bị ác báo. 

Nói thật ra sự phán đoán của  bác sĩ cũng chưa chắc  hoàn  toàn đúng, 

nhưng phần đông người ta nghe lời bác sĩ, cho rằng bác sĩ là theo khoa học; 

tôn  giáo  là  mê  tín  nên  không  chịu  nghe  theo,  thế  thì  không  có  cách  nào 

khác.   Trong  trường  hợp  này,  Trung  quốc  đích  thực  là  có  rất  nhiều  thầy 

thuốc giỏi; có một số phương diện sự chẩn bịnh và chữa trị của đông y đích 

thực là vượt trội hơn tây y, bà nên thử đông y coi ra sao. 

Nếu bất đắc dĩ phải cứu vãn đứa bé (hồi hướng, làm phước cho em bé 

mau được thoát thân khổ nạn) thì nên tu phước dùm cho nó.  Phương pháp tu 

phước  rất  nhiều,  phương  pháp  thù  thắng  nhất  là  giáo  dục.   Việc  này  không 

khó, xây một ngôi trường tiểu học ở Trung Quốc đại lục không tốn rất nhiều 

tiền, chúng tôi hiện nay đã xây hết mười mấy ngôi trường tiểu học ở bên đó. 

Ðem công đức này hồi hướng cho đứa bé thì nó nhất định sẽ rất hoan hỷ, sau 

đó lại tụng kinh, niệm Phật và hồi hướng cho em, đây là một cách siêu độ và 

tu phước rất tốt.  Tôi đề  nghị phương pháp  này, bà  nên suy  nghĩ kỹ  lưỡng. 

21-90-31  

 Hỏi:     Nếu  nhận  lãnh  công  việc  cần  phải  quản  lý  nhân  công,  sau  khi  làm 

xong việc rồi thì tự mình sanh phiền não, tâm không thanh tịnh, xin hỏi nên 

xử lý cách nào? 

 Ðáp:   Làm việc khó, làm người càng khó.  Ðặc biệt là người đời nay phiền 

não tập khí rất nặng, chúng ta có lòng tốt giúp đỡ họ nhiều khi lại dẫn đến sự 

hiểu lầm.  Nếu chúng ta không có trí huệ và phương thức khéo léo thì phần 

nhiều  không  thể  tránh  khỏi  những  phiền  não  này,  cho  nên  người  xưa  nói: 

‘ Thêm một chuyện không bằng ít đi một chuyện, ít một chuyện không  bằng 

 không  có  chuyện  [gì  xảy  ra  hết]’.   Bạn  nên  thương  lượng  với  ông  chủ  thử 

xem có thể cho bạn không lo về vấn đề nhân sự và quản lý về chuyện khác 

được không. 

Việc nhân sự là việc khó quản lý nhất, vả lại việc này rất dễ làm mích 

lòng  người  khác  nên  phải  cần  có  nhiều  trí  huệ,  nhà  Phật  gọi  là  thiện  xảo 

phương tiện.  Quan trọng nhất là tâm ‘công bình’, lo về nhân sự không nên 

thiên  lệch,  có  tâm  thiên  lệch  thì  không  tránh  khỏi  tạo  tội.   [Thí  dụ]  nếu  có 

người đối xử tốt với bạn thì bạn dành cơ hội thăng chức cho họ;  nếu người 

đó đối xử không tốt với bạn, rõ ràng là họ có cơ hội thăng chức mà bạn lại 

cản trở, như vậy sẽ tạo tội và sẽ chịu quả báo. 

Trong  đời  này  chúng  ta  gặp  phải  nhiều  khổ  nạn,  nguyên  nhân  là  tại 

sao?  Là tại trong đời quá khứ chúng ta đã gây chướng ngại cho họ, hôm nay 

họ có duyên đến gây chướng ngại cho chúng ta trở lại, nghiệp nhân quả báo 

tơ  hào  chẳng  sai.   Sau  khi  học  Phật  rồi,  cách  nhìn  sẽ  thay  đổi,  tâm  sẽ  bình 

thản đối  với  những chuyện  này, thật sự có thể thuận chịu  nghịch cảnh,  như 

thế cái gút mắc này được tháo ra, nghiệp này được tiêu trừ mất. 

Cho  nên,  có  thể  sanh  trí  huệ  và  sanh  tâm  hoan  hỷ  là  những  lợi  ích 

chân  thật  mà  Phật  pháp  có  thể  đem  lại  cho  chúng  ta,  nếu  không  được  như 

vậy  thì  những  chuyện  khó  giải  quyết  trong  đời  sống  ngày  nay  quá  nhiều, 

thậm chí có nhiều người nghĩ không thấu rồi đi tự tử.  Tự tử vẫn không thể 

giải quyết vấn đề, quả báo hiện ra thì vẫn phải lãnh chịu,  muốn thật sự giải 

quyết vấn đề phải phá mê khai ngộ.  Ðiều quan trọng giữa người với người 

là lòng chân thành, người học Phật nhất là sau khi học kinh Hoa Nghiêm rồi 

thì khi xử lý những vấn đề về nhân sự này sẽ rất dễ dàng tiện lợi.       21-90-

32 

 Hỏi:    Chương Gia đại sư nói cả đời của sư phụ đều do chư Phật Bồ Tát an 

bài  sắp  xếp,  xin  hỏi  phàm  phu  chúng  con  cũng  do  chư  Phật  Bồ  Tát  an  bài 

không? 

 Ðáp:   Năm xưa lúc tôi mới học Phật đời sống vô cùng khó khăn.  Phật pháp 

thường nói: ‘ Bánh xe Pháp chưa chuyển thì bánh xe ‘Ăn’ đã phải lăn trước 

 rồi’.  Không kể là cầu học hay là cầu đạo, đời sống an định là điều kiện tiên 

quyết, đời sống không an định thì không an tâm học hỏi.  Cho nên Chương 

Gia đại sư khuyên tôi chỉ cần [phát tâm] chơn chánh vì Phật pháp, vì chúng 

sanh  mà không phải  vì cá  nhân  mình  thì cả đời sẽ được chư Phật  hộ  niệm, 

Long  thiên  thiện  thần  hộ  trì,  bất  kể  là  cảnh  thuận  hoặc   cảnh  nghịch  đều 

được  Phật  Bồ  Tát  xếp  đặt  an  bài  hết.   Ðây  là  buông  xả  những  sự tính  toán 

cho đời sống cá nhân mình, không suy nghĩ cho ‘mình’ nữa, thì Phật Bồ Tát 

sẽ lo cho  mình;  nếu chúng ta còn  muốn sắp  xếp  lo  nghĩ thì Phật  Bồ  Tát sẽ 

không phải bận tâm  nữa.  Nếu bạn buông  xả  hết  mọi  thứ thì các  ngài sẽ  lo 

lắng cho bạn.  Tôi suy nghĩ rất lâu rốt cục rồi cũng không muốn tự mình lo 

nghĩ mà để Phật Bồ Tát bận tâm, tự mình bận tâm lo nghĩ thì rất mệt.  Như 

vậy thì phải hoàn toàn tin tưởng Phật Bồ Tát, nếu không tin thì rất khó làm 

được.  Kinh Lăng Nghiêm nói: ‘ Tương thử thâm tâm phụng trần sát, thị tắc 

 danh vi báo Phật ân’ (Ðem hết thân tâm này hiến dâng phụng sự chư Phật 

 và  chúng  sanh  trong  các  cõi  nước  nhiều  như  vi  trần  thì mới  gọi  là  báo  ân 

 Phật), quyết không lo nghĩ cho mình nữa, sống trong thế gian này cũng là vì 

Phật pháp, vì chúng sanh mà sống, như vậy thì mới được chư Phật hộ niệm, 

đời  sống  của  bạn  sẽ  được  Phật  Bồ  Tát  lo  lắng  sắp  xếp  cho,  tất  cả  đều  tùy 

duyên, không có chút gì miễn cưỡng. 

Nếu  người  nào  muốn  để  Phật  Bồ  Tát  an  bài  sắp  xếp  đời  sống  của 

chính mình thì phải phát tâm.  Nếu không phát tâm hoặc là phát tâm không 

kiên quyết, không chơn thành thì cả đời của bạn sẽ do nghiệp lực an bài, như 

người thế tục  nói  là  vận  mệnh an bài.  Chơn chánh đem  nghiệp  lực chuyển 

biến  thành  nguyện  lực  thì  sẽ  được  Phật  Bồ  Tát  chiếu  cố,  Long  thiên  thiện 

thần có trách nhiệm và sứ mạng phải hộ trì, lo lắng cho bạn.        21-90-33 

 Hỏi:      Xin  hỏi  tại  sao  con  cứ  gặp  những  con  mèo  bị  bịnh  và  rất  đáng 

thương?   Con  nhất  định  phải  trị  lành  bịnh  cho  chúng  nó,  không  thôi  thì  tự 

mình sẽ  bức  rức  khó  chịu.   Lại  sợ  chúng  nó  bị  hại  cho  nên  không  dám  thả 

chúng nó đi, nhưng vì con nuôi quá nhiều mèo nên má con sanh phiền não. 

Con cũng đã xin Phật giúp đỡ mà hình như Phật không có giúp gì hết? 

 Ðáp:    Trong  Phật  pháp  có  nói  đến  duyên  nợ,  nếu  không  có  duyên,  đứng 

ngay trước mặt cũng không gặp, có duyên thì sẽ gặp hoài.  Cho nên bạn có 

duyên với những con  mèo này, có lẽ là trong đời quá khứ, không chỉ 1 đời, 

bạn rất thích mèo. 

Nếu gặp những con mèo bị bịnh rất đáng thương này, bạn nên giúp đỡ 

chúng  nó,  phải  đối  đãi  chúng  nó  cũng  như  những  chúng  sanh  khác.   Ðời 

trước  chúng  nó  cũng  là  người  nhưng  vì  ngu  si  nên  đọa  vào  súc  sanh  đạo, 

tương  lai  chúng  nó  cũng  sẽ  chuyển  đến  cõi  người.   Súc  sanh  cũng  có  Phật 

tánh, từ trên Phật tánh mà nhìn thì tất cả đều bình đẳng hết, cho nên giúp đỡ 

một  con  mèo  và  giúp  đỡ  một  người  có  công  đức  bằng  nhau.   Bạn  giúp  đỡ 

chúng nó nhất định sẽ có quả báo tốt. 

Trong nhà Phật có một quyển sách tựa là ‘Vật do như thử’ 5(Ðộng vật 

cũng giống như vậy), trong đó nói về chuyện những con vật có linh tánh và 

Phật  tánh,  bạn  có  thể  kể  cho  má  nghe  những  câu  chuyện  cứu  giúp  chúng 

sanh  này.  Bạn  nuôi  những con  mèo  này bạn phải dạy chúng  nó  niệm Phật, 

phải  quy  y  cho  chúng  nó,  để  máy  niệm  Phật  ở  những  chỗ  những  con  mèo 

này ở, để cho chúng nó thường nghe.  Phật không độ người không có duyên, 

chúng  nó  có  duyên  với  bạn,  bạn  nói  chuyện  với  chúng  nó,  thì  chúng  nó  sẽ 

nghe và hiểu được; tôi tin tưởng mèo cũng sẽ rất ngoan và sẽ nghe lời.  Bạn 

nên  giúp  chúng  nó,  độ  cho  chúng  nó  niệm  Phật,  và  cũng  nên  thường  nói 

pháp cho chúng nó nghe. 

Còn  việc  xin  Phật  giúp  mà  Phật  không  có  giúp  là  vì  tâm  thỉnh  Phật 

của  bạn  không  đủ  thành  khẩn;  nếu  tâm  thành  khẩn  thì  Phật  nhất  định  sẽ 

giúp.  Ðây là phương pháp tôi dạy cho bạn, bạn có thể cho chúng nó thọ tam 

quy y, khuyên chúng nó cũng không nên làm hại những con vật nhỏ khác, lo 

cho chúng nó đàng hoàng, như vậy thì rất tốt.                 21-90-34 

 Hỏi:     Má  con  có  một  người  chị  bà  con  xa,  có  thể  nói  bà  đó  là   ‘bà  bóng’, 

chuyên môn ‘cúng vái để trị bịnh cho người’.  Hồi nhỏ con có tìm bà để trị 

bịnh, cho bà ấy rất nhiều tiền, nhưng bịnh không hết.  Hiện nay tin Phật nên 

không kiếm bà đó nữa, nhưng bả cứ lại đòi tiền má con hoài, má con thường 

nghe và nhìn thấy bả, xin hỏi nên cho hay không? 

 Ðáp:   Bạn là Phật tử gặp những trường hợp như vậy thì nên cho.  Mấy năm 

trước  tôi  tham  gia  buổi  thuyết  giảng  chuyên  đề  về  Phật  học  của  ‘Hội  Phật 

giáo’  ở  Ðài  Bắc,  người  chủ  giảng  là  Ðạo  An  lão  pháp  sư.   Lão  pháp  sư  vô 

cùng  từ bi  nên  có  rất  nhiều  người  tìm  cách  gạt  tiền  của  ngài,  ngài  đều  đưa 

tiền cho họ hết.  Người gạt ngài rất đắc ý và nói:  

‘Hôm nay lão hòa thượng lại bị gạt và lại phải tốn tiền thêm lần nữa’. 

Có  một  hôm  tôi đến thăm  ngài, tôi  gặp  một người quen khi bước  vô 

cửa.  Lão hòa thượng nói: ‘Thầy có gặp vị cư sĩ vừa mới ra cửa không?’. 

Tôi nói: ‘Gặp rồi, hắn vừa mới đi ra’. 

Ngài nói: ‘Hắn hôm nay lại đến đây để gạt tôi’. 

Tôi hỏi ngài: ‘Vậy thầy có cho hắn không?’. 

Lão  hòa  thượng  nói:  ‘Cho  rồi’.   Người  gạt  ngài  cho  rằng  ngài  ngu 

không biết là mình bị gạt, thiệt ra thì lão hòa thượng biết rõ ràng.  Người ta 

gạt ngài, ngài cũng đưa tiền cho họ!  Ðây thiệt là từ bi, là trí huệ.  Ðến một 

ngày  nào  đó,  hắn  biết  được  rằng  lão  hòa  thượng  cái  gì  cũng  biết,  một  tí  gì 

cũng không hồ đồ, thì hắn sẽ sanh tâm hối hận và sẽ sửa đổi.  Có câu nói là: 

‘ Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân’ (trong nhà Phật không bỏ người nào 

 hết)                 21-90-35 

 Hỏi:    Xin hỏi người học Tịnh Nghiệp trong nhà có thể treo câu chú ‘Aum, 

Mani padme hum’ (Án Ma Ni Bát Di Hồng) không? 

 Ðáp:    Câu  ‘Aum,  Mani  padme  hum’  là  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Lục  Tự  Ðại 

Minh  Chú  và  dạy  chúng  ta  khi  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  hành  động 

đều phải chân thành, thanh tịnh, bình đẳng.  Ðây là ý nghĩa của chú này. 

Nếu nói ý nghĩa của từng chữ trong chú này thì:  

‘Aum’ là thân, bao gồm pháp thân, báo thân, và ứng hoá thân. 

‘Mani’ là hoa sen. 

‘padme’ là bảo trì, giữ gìn. 

‘hum’ là ý. 

Ý nghĩa của chú  này  rất  hay, đó  là khi chúng  ta khởi tâm động  niệm 

đều phải giữ gìn thân tâm như hoa sen thanh tịnh, mọc từ bùn mà không bị ô 

nhiễm.  Nếu bạn  thích thì cúng dường (treo) cũng được;  nhưng phải  hiểu  ý 

nghĩa của chú, phải thường thường nhắc nhở thân tâm mình phải thanh tịnh, 

không nhiễm bụi trần.    21-90-37 

 Hỏi:    Một đêm nọ đệ tử chạy bộ ở ven bờ biển, phát hiện rất nhiều người di 

dân bất hợp pháp, ý nghĩ đầu tiên là lập tức báo cảnh sát, nhưng sau đó nghĩ 

lại những người này sống trong hoàn cảnh sinh hoạt khó khăn, phải trải qua 

rất nhiều chông gai mới đến đây để mưu sinh, con không nhẫn tâm.  Xin hỏi 

làm thế nào để so sánh chuyện này và luật pháp quốc gia. 

 Ðáp:   Kinh  Phạm Võng dạy chúng ta ‘ Không làm kẻ bán nước, không hủy 

 báng  quốc  chủ  (ông  vua)’.   Kinh  Anh  Lạc  dạy  chúng  ta  ‘ Không  làm  thất 

 thoát (trốn) thuế của quốc gia’.  Thật ra trong giới luật có rất nhiều chỗ đức 

Thế  Tôn  dạy  cho  chúng  ta  phải  tuân  theo  pháp  luật.   Bạn  sanh  tâm  từ  bi 

thương xót họ và không báo cảnh sát, tuy không báo nhưng [những việc này] 

cũng  thường  có  đăng  trên  báo  chí  Tân  Gia  Ba,   cũng  có  rất  nhiều  người  bị 

phát giác và trục xuất, đây là chuyện chúng ta đã nghe qua.  Phật pháp cũng 

không ngoài phạm vi của ‘tình lý’, nhất định phải hiểu sâu vào, thêm vào đó 

lúc  bình  thường  phải  hết  lòng  tu  hành  cầu  phước  cho  xã  hội  và  quốc  gia. 

Cầu  phước  không  hẳn  chỉ  giới  hạn  trong  việc  cầu  nguyện,  mà  phải  dùng 

hành động thiết thực để tìm cầu; hành động này không ngoài việc dứt ác tu 

thiện, phá mê khai ngộ, hy sinh mình phục vụ cho người khác.  Phải thường 

nghe kinh, thường nghiên cứu kinh giáo, sau khi bạn đã hiếu thấu những đạo 

lý này thì sẽ thấy Phật pháp và thế gian pháp là một, không phải là hai, quyết 

không có xung đột lẫn nhau, bạn hãy từ từ suy nghĩ. 21-90-38 

 Hỏi:     Trong  môi  trường  làm  việc  nhiều  lúc  không  muốn  cũng  nghe  đến 

nhiều tà tri tà kiến, vì thế cũng khó tránh khỏi lưu lại ấn tượng và sanh phiền 

não, xin hỏi phải nên xử lý thế nào? 

 Ðáp:   Vấn đề này nên học theo cư sĩ Hứa Triết ở Tân Gia Ba thì rất tốt.  Bà 

nói: ‘ Lúc  tôi  nhìn  thấy  việc  không  thiện  hoặc  nghe  lời  nói  không  thiện,  thì 

 cũng  như  đi  ngoài  phố  nghe  người  qua  đường  nói  chuyện,  không  để  ý  và 

 quan tâm đến’.  Từ  đó có thể biết ‘ không  để ý đến và nhớ trong  lòng mình 

 thì  sẽ  không  sanh  phiền  não’.   Làm  thế  nào  mới  không  lưu  lại  ấn  tượng? 

Bạn  có  thấy  những  người  đi  qua  đi  lại  ngoài  đường  phố  không?   Có  thấy, 

nhưng  hoàn  toàn  không  nhớ.   Có  nghe  họ  nói  chuyện  không?   Có  nghe, 

nhưng họ nói những gì thì mình hoàn toàn không biết.  Như vậy là không có 

lưu lại ấn tượng, đây là một phương pháp rất hay.     21-90-39 

 Hỏi:    Xin  hỏi phải  xử lý  những quyển kinh sách chép tay  như thế  nào thì 

mới như đúng pháp? 

 Ðáp:   Phải xem giá trị của nó, nếu chữ viết rất đẹp, rất ngay ngắn, thì kinh 

sách  này có thể  xem  như tác  phẩm  nghệ thuật, để  lại trong  nhà cũng được, 

đem cho chùa hay thư viện cũng được.  Nếu viết nghuệch ngoạc hoặc là viết 

bằng viết chì hay viết mực thông thường thì cất đi làm kỷ niệm.   21-90-39 

 Hỏi:     Có  những  người  giả  mạo  tăng  ni  đi  hoá  duyên  ở  những  chỗ  công 

cộng, xin hỏi chúng con phải học theo cao tăng Ðạo An pháp sư tình nguyện 

chịu gạt mà ‘như như bất động’, hoặc là niệm một câu ‘A Di Ðà Phật’ từ xa 

để kết duyên với họ? 

 Ðáp:   Hai cách đều tốt.  Bạn bố thí cúng dường kết thiện duyên với họ; bạn 

biết họ là giả mạo thì bạn không bị gạt.  Hoặc niệm vài câu ‘A Di Ðà Phật’ 

kết duyên với họ cũng tốt.      21-90-40 

 Hỏi:    Ðời  này  con  quyết  tâm  muốn  vãng  sanh  Tây  phương,  nhưng  con 

không có phát nguyện cho chồng và con cái cùng hộ trì làm cho chánh pháp 

trường tồn không mất, xin hỏi như vậy đúng không? 

 Ðáp:   Ðây là tâm nguyện của chính bạn, không thể miễn cưỡng người nhà. 

Không biết người nhà tin hay không tin nên chỉ có thể phát nguyện cho mình 

mà thôi.  Chúng ta chỉ có thể khuyến khích họ nhưng không đặt để hy vọng 

gì  hết,  như thế thì  giống  như chư Phật  Bồ  Tát giáo  hoá chúng sanh.  Tại  vì 

hy  vọng quá  nhiều thì thất  vọng sẽ  nhiều, không  hy  vọng thì không có thất 

vọng.  Chuyện này chúng ta phải học.   21-90-40 

 Hỏi:    Xin hỏi chơi cổ phiếu (stock) là thiện nghiệp hay ác nghiệp? 

 Ðáp:   Tôi không hiểu cổ phiếu, nếu có tánh cách cờ bạc thì người học Phật 

không nên làm.  Nếu có tánh cách để dành thì việc này có thể làm.  Ðể dành 

không  có  lỗi  lầm;  cờ  bạc  nhất  định  là  có  lỗi,  tăng  trưởng  tâm  tham  lam. 

Người học Phật chơn chánh không nên tích lũy tiền, tích lũy tiền là sai lầm. 

Rất nhiều người khổ nạn trên thế giới này đang thiếu thốn, nếu bạn có dư mà 

gom  góp  để  giữ  lại,  không  cứu  giúp  họ  thì  không  nên.   Phật  dạy  chúng  ta 

chịu giúp đỡ người khác mới thật là giàu có. 

Giàu  sang  từ  đâu  lại?   Là  từ  bố  thí  tài  vật  mà  có,  càng  [bố]  thí  càng 

giàu.   Cổ  phiếu  đem  lại  lợi  nhuận  có  hạn,  nếu  đem  đi  bố  thí  thì  lợi  nhuận 

càng  nhiều  hơn.   Nhưng  kiếm  được  càng  nhiều  tiền  đều  không  nên  hưởng 

thụ, [tại vì] vừa hưởng thụ thì sẽ trụy lạc ngay.  Phật dạy chúng ta phải ‘xả 

đắc’, những gì bạn ‘đắc’ được lại đem đi bố thí thì phước báo của bạn vĩnh 

viễn hưởng không hết.  Trên phương diện hưởng thụ vật chất trong đời sống 

hằng ngày người có trí huệ chỉ cần đạt đến một mức trung bình thì liền biết 

đủ, họ bố thí những gì dư thừa cho chúng sanh khổ nạn, đây là hành Bồ Tát 

đạo.   Cho  nên  tốt  nhất  là  đừng  nên  tích  chứa  tiền  tài  mà  [ngược  lại]  nên 

[phân] tán tiền tài.             21-90-41 

 Hỏi:    Con trai của con có ý muốn chuyển thành người nữ, có người dạy con 

niệm kinh Ðịa Tạng, có người dạy con niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, có người 

dạy  con  niệm  chú  Tiêu  Nghiệp  Chướng,  lại  có  người  dạy  con  cúng  ‘thuỷ 

sám’.  Con niệm  kinh Ðịa Tạng  và Chú Ðại  Bi  hết  mấy tháng  và tụng kinh 

sáng  tối  theo  công  khoá  của  Tịnh  Tông  nhưng  con  trai  của  con  vẫn  không 

đổi ý.  Xin hỏi con nên làm thế nào? 

 Ðáp:   Ðây là chuyện riêng trong gia đình của bạn, người ngoài rất khó hiểu 

rõ hết sự việc, bạn phải  nên tìm  hiểu thêm về con bạn.  Nếu con bạn  muốn 

giải phẫu bạn  phải  hỏi  ý kiến bác sĩ, quan sát  mọi phương  diện,  và thương 

lượng với con, sau đó mới quyết định. 

Tụng  kinh  niệm  Phật  đích  thực  sẽ  có  cảm  ứng,  nhưng  bạn  làm  quá 

nhiều, quá tạp, sẽ không có cảm ứng.  Tại vì ‘[tâm] thành thì sẽ linh’, chân 

thành  tức  là  tâm  thanh  tịnh; tâm  càng  thanh  tịnh  thì  niệm  Phật,  niệm  kinh, 

hoặc  niệm  chú  đều  linh.   Nếu  bạn  chỉ  niệm  đại  khái  [qua  loa] thì  sẽ  không 

linh, vì lúc niệm kinh lại nghĩ đến niệm chú, lúc niệm chú lại nghĩ đến niệm 

kinh,  xen tạp thì sẽ không  linh.   Bất cứ  loại kinh  hoặc chú  nào đều có  hiệu 

quả như nhau, không nên làm quá nhiều, quá tạp.  Cho nên  [muốn] công phu 

 thật đắc lực thì phải  không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn, như 

vậy mới có hiệu quả.     21-90-41 

 Hỏi:    Ngày nay giấy [để in] rất nhiều và rất phổ biến, mỗi năm chúng ta làm 

công khoá cũng dùng rất nhiều giấy, đem giấy này để gói đồ càng nhiều, xin 

hỏi như vậy sẽ phải chịu quả báo và giảm phước không? 

 Ðáp:   Hiện nay giấy [để in] so với ngày xưa thì không còn quý nữa, huống 

chi ngày nay sách vở báo chí đều dạy người ta ‘sát, đạo, dâm, vọng’, chánh 

thức  khuyên  dạy  đạo  đức  cho  người  rất  ít,  cho  nên  giảm  phước  thì  rất  ít. 

Ngày xưa giấy đều dùng để viết chữ nghĩa truyền bá đạo lý của những người 

học theo thánh hiền, cho nên họ đối với ‘giấy’ rất tôn trọng, không liệng bậy, 

không đem đi chùi bàn ghế hay gói đồ.  [Ngày xưa] Quý tiếc giấy [có chữ] 

này tức là tích phước đức. 

Chúng ta  nhất quyết không được  hủy  hoại  giấy dùng để  in kinh  Phật 

hoặc vẽ tượng Phật, nếu không thì sẽ tổn phước.  Phần lớn cách xử lý chung 

cho những tượng Phật hoặc kinh điển bị hư hoại rồi là đem đi đốt.  Tốt nhất 

là đốt riêng trong những lò đốt nhỏ đặt trong các chùa; hoặc là đem đốt ở nơi 


đồng trống sạch sẽ ở ngoài trời, đốt xong đem tro chôn dưới đất, như vậy là 

có lòng cung kính.  Nhưng phần lớn trong những đô thị, thành phố hiện nay, 

tuỳ tiện đốt đồ  vật  là phạm pháp  vì  vậy tốt  nhất  nên đem thiêu ở  những  lò 

đốt nhỏ trong các chùa.  Nếu là những kinh điển thời xưa (sách đóng theo lối 

xưa, dùng chỉ khâu các tờ giấy xấp đôi, đóng thành sách) thì không thể đốt, 

những  loại  kinh  sách  này  cũng  phải  có  mấy  chục  năm,  mấy  trăm  năm  lịch 

sử.  Nếu hư rồi vẫn có thể tu sửa lại được, có thể đem dán chỗ rách, rồi đem 

đóng  lại  như cũ.  Ðây đều  là  những  vật có liên quan  đến  lịch sử Phật  giáo, 

chúng ta phải biết quý tiếc, không nên đem đốt.  Ngày nay phần đông những 

sách  in thông thường, không phải  tác phẩm  nghệ thuật, thiêu đốt  thì không 

sao  hết.   Tượng  Phật  cũng  vậy,  nếu  là  tượng  in  thông  thường,  dùng  lâu  rồi 

thì có thể đem thiêu; nếu là tượng vẽ thì không được, nhất định phải dán lại, 

tại  vì  đó  là  tác  phẩm  nghệ  thuật  Phật  giáo.   Ngoài  ra  phải  biết  đừng  dùng 

giấy có in chữ để gói đồ ăn, tại vì mực có chất độc, nếu đem gói những thứ 

không phải thức ăn thì được.  21-90-44 

 Hỏi:    Có người nói dùng xâu chuỗi làm bằng ngà voi để niệm Phật, trải qua 

một  thời  gian  sau  những  con  voi  này  sẽ  lại  đòi  mạng.   Cho  nên  con  không 

dám  dùng  và  cũng  không  dám  tặng  cho  người,  xin  hỏi  con  phải  xử  lý  xâu 

chuỗi này như thế nào? 

 Ðáp:    Bạn  đem  xâu  chuỗi  này  cúng  dường  cho  những  vị  lão  hoà  thượng. 

Chúng ta không có năng lực độ chúng nó (những con voi) thì để cho một vị 

có tu, có đức chơn chánh độ chúng; như thế thì tốt, như thế là có lòng từ bi. 

Người học Phật không những không ăn thịt mà còn không mặc những 

đồ bằng da, tại vì làm tổn thương tánh mạng của thú vật rồi đem da làm quần 

áo  và  giày  dép  thì  cũng  giống  như  ăn  thịt  của  nó.   Nhưng  trong  ‘Bách 

Trượng Thanh Quy’ có  nói  những  người trên  70 tuổi thân thể suy  yếu,  nếu 

không mặc áo bằng da thì không đủ ấm, có thể trình bày cho đại chúng biết: 

‘Tôi cần phải mặc một áo choàng bằng da để giữ ấm’.  Như thế thì được, đây 

gọi là khai duyên.       21-90-44 

 Hỏi:    Chúng con thường không rõ sự khác biệt giữa ‘chủ đạo và phụ đạo’  

(ra  lịnh  và  giúp  đỡ,  chỉ  dẫn);  thường  khi  khuyên  người  làm  việc  thiện, 

khuyên đến cuối cùng rồi trở thành mệnh lệnh và dần dần đi đến dạy bảo, ra 

lịnh cho họ.  Xin hỏi phải làm thế nào để tránh việc ra lịnh cho người khác? 

 Ðáp:   Chỉ dẫn  và  giúp đỡ rồi dần dần biến thành điều  khiển  và khống chế 

người  khác,  nguyên  nhân  là  tại  chủ  quan  quá  nặng.   Còn  một  nguyên  nhân 

nữa là tập khí phiền não, tức là tâm niệm muốn người khác phải làm theo ý 

mình.  Người học Phật phải buông bỏ tâm niệm và hành động  muốn khống 

chế,  điều  khiển  người  khác,  như  vậy  mới  hành  Bồ  Tát  đạo  được.   Nếu  lúc 

nào  cũng  có  ý  nguyện  này  quá  mạnh  thì  sẽ  gây  chướng  ngại  nghiêm  trọng 

cho việc tu hành của mình, hơn nữa sẽ không đạt được yếu tố ‘nhân hòa’.  Ý 

niệm và hành động này đều không tốt, phải nên sửa đổi trở lại. 

Nhà Nho dạy đức ‘khiêm  tốn’, chỉ  có khiêm  tốn  mới có thể phục  vụ 

cho chúng sanh, mới có thể tu bố thí cúng dường.  Nếu không biết khiêm tốn 

thì  sẽ  cống  cao  ngã  mạn,  làm  gì  cũng  muốn  chỉ  huy  người  khác,  dùng 

phương  thức  như  ra  lịnh  để  đối  xử  với  người,  tự  mình  không  biết,  nhưng 

trong  lòng  người khác sẽ sanh ra phản cảm rất lớn,  như vậy  là  một chướng 

ngại to lớn đối với sự tu hành của mình. 21-90-44 

 Hỏi:   Nơi sanh trưởng của con phần đông người ta sinh sống  về  nghề chài 

lưới, sát nghiệp rất nặng, xin hỏi làm thế nào kết duyên cho những người ở 

đó có thể học Phật? 

 Ðáp:    Phải  làm  cho  họ  có  thể  nhận  biết  được  lời  dạy  của  đức  Phật,  hiểu 

được  đạo  lý  của  Phật  pháp,  giảng  giải  Phật  pháp  cho  họ.   Nếu  không  có 

người  thuyết  pháp,  hãy  đem  phim  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  trong  CD  về  xóm 

chài lưới cho họ xem để họ học Phật; phim này giúp cho những người sơ cơ 

bắt đầu học Phật rất tốt, hãy từ việc này bắt đầu giúp họ.      21-90-45 

 Hỏi:    Xin hỏi người đã kết hôn và chuẩn bị kết hôn nên chú ý những vấn đề 

gì khi học Phật? 

 Ðáp:    Người  đã  lập  gia  đình  hay  chuẩn  bị  kết  hôn  nên  thỉnh  giáo  những 

người  lớn tuổi,  họ sẽ đem  những  kinh  nghiệm  và bài  học của  họ trong quá 

khứ  ra  để  dạy  cho  bạn.   Khi  kết  hôn  trước  hết  phải  tìm  hiểu  hoàn  cảnh  sự 

việc rõ ràng, không những phải tìm hiểu về cá nhân của hai người, còn phải 

tìm hiểu về bối cảnh gia đình của hai bên nam nữ.  Nếu gia đình trên ba đời 

đều tích đức thì con cái nhà này nhất định sẽ có phước, tổ tiên tích đức, con 

cháu  đời  sau  nhất  định  phải  phát  đạt.   Kế  đến  vợ  chồng  phải  có  mục  tiêu 

phương  hướng chung, đừng  nên dùng cảm tình để  xử sự.  Cảm tình rất  yếu 

đuối sẽ không thể đối đầu với thử thách; hiện nay mức ly dị trong xã hội cao 

như vậy cũng vì không để ý đến những nhân tố này. 

Người  học  Phật  tìm  bạn  để  lập  gia  đình  nhất  định  [cũng  nên]  tìm 

người cùng  học Phật; thí dụ trong đạo  tràng chúng ta tu  Tịnh Ðộ,  mục  tiêu 

của chúng ta là tu tâm thanh tịnh; nếu hai người đều tu tâm thanh tịnh, cùng 

tu pháp môn giống nhau, có chung      mục tiêu, chí hướng giống nhau thì tốt 

nhất.   Người  học  Phật  phải  biết  luôn  luôn  giữ  tâm  thanh  tịnh,  giữ  thân  thể 

thoải mái; thân tâm thanh tịnh mới có trí huệ, mới có thể giải quyết vấn đề. 

Vợ chồng muốn xây dựng tương lai mỹ mãn nhất định phải đồng tâm, 

đồng đức, phải có chí hướng giống nhau.  Sự kết hợp này dựa trên đạo nghĩa 

chứ không phải trên cảm tình; cảm tình [chỉ] là môi giới, phía sau nhất định 

phải có đạo nghĩa thì mới tốt; xem thường đạo nghĩa thì chỉ là hoa đàm vừa 

hiện thoáng nở thoáng tàn, hôn nhân không thể duy trì lâu dài.      21-90-45 

 Hỏi:    Xin hỏi nếu bị người ta hiểu lầm thì có cần phải giải thích rõ ràng hay 

không?  Làm sao biết được trong tình trạng nào mới cần giải thích? 

 Ðáp:   Xem tình hình mới biết, có những sự hiểu lầm cần giải thích, cũng có 

sự  hiểu  lầm  không  cần  giải  thích.   Nguyên  tắc  để  chọn  nên  giải  thích  hay 

không là dựa trên sự lợi ích của đối phương (người hiểu lầm), có khi sự giải 

thích đối với người đó có ích, có khi không giải thích mới có ích cho người 

đó.   Chỉ  cần  dựa  trên  nguyên  tắc:  ‘ Không  vì  cá  nhân  của  mình,  chỉ  vì  đối 

 phương’ thì sẽ không sai.   21-90-46 

 Hỏi:    Khi học kiến thức thế gian [con] nghĩ rằng đây chỉ lãng phí thời gian, 

phải  nên  dùng  thời  gian  để  học  Phật  pháp.   Nhưng  khi  học  Phật  lại  không 

yên tâm, không buông bỏ được sự học kiến thức thế gian vì nó có thể [giúp 

mình] kiếm  tiền duy  trì đời sống.  Vì thế  kiến thức thế  gian  học không tốt, 

học Phật cũng không đi đến đâu, xin hỏi phải nên thế nào mới tốt? 

 Ðáp:   Bạn nên học kiến thức thế gian cho xong để có một ngành nghề thích 

hợp, có thể  giúp  mình sinh sống  và không cần phải bận  tâm  về  vấn đề tiền 

bạc.   Tuy  nhiên  đời  sống  không  cần  phải  giàu  có,  có  thể  sống  qua  ngày  là 

được rồi,  như vậy  mới có thể dốc toàn tâm toàn  lực đi  học Phật.  Nhà Phật 

có  nói:  ‘ Bánh  xe  pháp  chưa  lăn  thì  bánh  xe  ‘ăn’  phải  lăn  đi  trước’  (Pháp 

 luân  vị  chuyển  thực  luân  tiên).   Nếu  đời  sống  thấp  nhất  của  chúng  ta  cũng 

không  lo được thì đâu còn tâm tư đầu óc  gì  để  học Phật  nữa.  Cho  nên các 

bạn đồng tu tại gia nhất định phải có đời sống [thu nhập] thấp nhất không bị 

trở ngại, cả nhà vui vẻ hòa hợp thì học Phật mới có kết quả tốt đẹp. 

Ngày xưa đạo nghiệp của những người xuất gia được thành tựu nhiều, 

ngày  nay  thành  tựu  ít,  đạo  lý  đều  ở  chỗ  này.   Ngày  xưa  cư  sĩ  cúng  dường 

ruộng đất, sơn lâm cho người xuất gia, cho nên tự viện am đường đều có sản 

nghiệp.  Tự viện đem ruộng đất cho nông phu thuê vì vậy có thâu nhập nhất 

định, họ không cần nhờ tín đồ, không cần làm ‘kinh sám Phật sự’ và không 

phải  giao  tế.   Vì  kinh  tế  không  thành  vấn  đề  nên  tâm  an,  tu  hành  dễ  thành 

tựu.  Ngày nay khó khăn rồi, tự viện không có tài sản và thâu nhập cố định, 

tiền thâu nhập hoàn toàn nhờ vào kinh sám Phật sự và pháp hội cho nên đạo 

nghiệp tu hành của người xuất gia rất khó thành tựu.  Chúng ta quan sát kỹ 

lưỡng,  tại  sao  cư  sĩ  tại  gia  có  thành  tựu?   Người  tại  gia  có  sự  nghiệp,  mỗi 

tháng có tiền thâu nhập cố định, vì thế tâm của họ dễ định và dễ thanh tịnh 

hơn người xuất gia. 

Người  xuất  gia  muốn  như  lý  và  như  pháp  tu  hành  trong  hoàn  cảnh 

ngày  nay  cũng  vẫn  có  thể  làm  được.   Nhưng  người  xuất  gia  thiếu  lòng  tin 

[và  thường  lo  nghĩ  về]  vấn  đề  ‘phải  nhờ  vào  gì  để  sinh  sống?’,  ‘có  thể  tin 

vào Phật Bồ Tát bằng đất bằng gỗ không?’, tự mình không có tín tâm nên rất 

khó.  Nếu có lòng tin tuyệt đối và vững chắc đối với Phật Bồ Tát, một tí lo 

lắng cũng không có, cho dù chết đói cũng cam lòng.  [Nếu vậy thì] Phật Bồ 

Tát sẽ lo lắng cho họ, lúc gặp khó khăn thật sự sẽ có người đến giúp đỡ, sẽ 

gặp được  những duyên phận không thể  nghĩ đến, đây  là sự  gia trì của Tam 

Bảo. 

Chúng tôi không nắm chắc nguồn gốc của sự cúng dường về tài chánh 

vì chúng tôi không biết ai sẽ lại cúng dường, nhưng chúng tôi có một niềm 

tin: ‘niệm  Phật  chỉ  để  cầu  vãng  sanh  Tịnh  độ’.   Nếu  thật  không  còn  nguồn 

cung cấp tài chánh, tâm của chúng tôi càng vững chắc hơn nữa, thật thà niệm 

Phật.  Một ngày không có ăn thì niệm Phật một ngày; hai ngày không có ăn 

thì niệm Phật hai ngày, đến ba, bốn ngày thì vãng sanh rồi, chúng ta phải có 

niềm tin như vậy, đừng tham sống sợ chết.  Trong ‘Tịnh độ thánh hiền lục’, 

vào đời nhà Tống pháp sư Oánh Kha ba ngày không ăn, không ngủ, nhất tâm 

niệm  A  Di  Ðà  Phật,  A  Di  Ðà  Phật  liền  tiếp  dẫn  ngài  vãng  sanh.   Ðã  có 

chuyện xảy ra như vậy chúng ta còn sợ gì nữa!  Kinh A Di Ðà nói: ‘ Nếu từ 

 một ngày cho đến bảy ngày’, chúng tôi tin tưởng nên vĩnh viễn giữ tâm chân 

thành,  thanh  tịnh,  nhất  quyết  không  phan  duyên  bên  ngoài.   Nếu  có  người 

đem tiền lại cúng dường, số tiền này quá lớn, chúng tôi phải hỏi: ‘Tiền của 

bạn  là  từ  đâu  mà  có?   Người  nhà  biết  không?’   Tiền  tài  cúng  dường  gọi  là 

tịnh  tài,  nếu  người  nhà  không  biết  thì  sẽ  phá  hoại  sự  hòa  thuận  trong  gia 

đình; nguồn gốc của tiền tài không chính đáng, hoặc là tiền mượn trả góp thì 

chúng tôi sẽ không nhận cúng dường.            21-90-46 

 Hỏi:    Xin hỏi ‘phong thủy’ (fengshui) trong nhà và phần mộ của tổ tiên có 

ảnh hưởng đến con cháu hiện tại hay không? 

 Ðáp:   ‘ Nếu có thể chuyển cảnh thì giống Như Lai’.  Nếu bạn không bị cảnh 

chuyển (bị hoàn cảnh ảnh hưởng, chi phối) mà có thể chuyển cảnh giới, thì 

bạn  nhất định sẽ không  bị phong thủy, phần  mộ ảnh  hưởng.  Thí dụ khi tôi 

khen thì bạn vui mừng, khi tôi trách mắng thì bạn giận, tâm của bạn bị cảnh 

giới chuyển, thì bạn sẽ bị ảnh hưởng (bởi phong thủy), bạn sẽ có vận mạng, 

có  phong  thủy.   Nếu  tôi  chửi  bạn  mà  bạn  không  giận,  khen  bạn  mà  bạn 

không  vui  mừng,  tâm  của  bạn  thanh  tịnh  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  lay 

động, vậy thì phong thủy sẽ không ảnh hưởng gì đến bạn hết. 21-90-46  

 Hỏi:   Thương trường gian trá, làm tâm hồn của con bị rối loạn.  Con không 

đành đi đòi tiền  nợ người  nghèo thiếu,  nợ nần con thiếu  người  giàu thì con 

phải  dốc  sức  trả,  khổ  hải  vô  biên,  quay  đầu  không  thấy  bờ  bến.   Tuy  là  tại 

gia và xuất gia chỉ cách nhau một bước nhưng lại vô cùng xa xôi, con không 

thể khống chế.  Xin khai thị cho con.             

 Ðáp:    Hoàn  cảnh  của  bạn  như  vậy  tốt  nhất  nên  đọc  ‘Liễu  phàm  tứ  huấn’ 

nhiều lần, [tôi] tin là sẽ đem lại rất nhiều chỉ dẫn cho bạn.  Bất cứ làm ngành 

nghề  gì  trong  thế  gian,  quay  đầu  lại  phải  từ  trong  tâm  mà  thay  đổi.   Lúc 

trước khi học Phật, lúc khởi tâm động niệm chúng ta đều tự tư ích kỷ;  bây 

giờ  học  Phật  rồi,  hiểu  rõ  đạo  lý  rồi,  không  còn  vì  mình  nữa,  khi  khởi  tâm 

động niệm gì cũng vì xã hội, vì chúng sanh. 

Người  khác  thiếu  bạn  nếu  không  đủ  khả  năng  trả  thì  bạn  nên  bố  thí, 

tích  lũy công đức,  như vậy cũng tốt!  Còn tiền  mình  thiếu  người khác  nhất 

định  phải  trả,  trong  đời  này  không  thể  trả  thì  đời  sau  cũng  phải  trả.   Nếu 

chúng  ta  quan  sát  kỹ  lưỡng  cũng  có  thể  thấy  sự  trả  nợ  ở  đời  sau,  có  người 

sanh con rất dễ thương nhưng mới nuôi được vài tuổi thì nó chết mất, đây là 

thiếu  nợ  ít.  Có người  nuôi con đến khôn  lớn, trao cả gia tài cho  nó,  nhưng 

nó lại không mấy quan tâm đến đời sống của cha mẹ, đây là thiếu nợ nhiều. 

Cho nên nhất định phải tin sâu nhân quả, thiếu nợ nhất định sẽ phải trả nợ. 

Sự xuất gia và tại gia không dựa trên hình thức.  Ðức Phật nói: ‘ Phiền 

 não là  gia, sanh tử  là gia, tam giới là gia’, bạn ‘xuất’ những thứ ‘gia’ này 

thì đúng.  Có thể xuất gia này thì thân phận xuất gia hay tại gia không quan 

trọng.  Người tại gia nếu có thể thoát khỏi cái nhà tam giới, nhà sanh tử, nhà 

phiền  não  thì  không  còn  là  người  phàm  mà  là  Phật  tại  gia.   Lúc  đức  Phật 

Thích Ca còn tại thế có hai vị Phật, Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện thân phận 

Phật xuất gia, trưởng giả Duy Ma thị hiện thân phận Phật tại gia.  Chúng ta 

thấy  trong  kinh Duy Ma Cật,  ngài Xá  Lợi  Phất, Mục  Kiền  Liên,  và các đại 

đệ  tử  khác  khi  gặp  cư  sĩ  Duy  Ma  phải  đảnh  lễ  ba  lạy,  nhiễu  bên  phải  ba 

vòng, hành lễ giống y như lúc gặp Phật.  Chúng ta có thể sánh bằng Xá Lợi 

Phất  và  Mục  Kiền  Liên  không?   Quyết  không  thể  nói  xuất  gia  là  lớn  nhất, 

đạo lý này nhất định phải hiểu. 

Vào năm đầu  thời Dân quốc, đại  đức Âu Dương Cánh Vô trong  giới 

học  Phật  nói:  ‘ Phật  pháp  là  sư  đạo’,  ‘Phật  pháp  không  phải  là  tôn  giáo, 

 không  phải  triết  học’.   Phật  giáo  là  sư  đạo,  trong  sư  đạo  thì  ông  thầy  lớn 

nhất,  vì  vậy  nên  phải  tôn  sư  trọng  đạo.   Người  xuất  gia  phải  tôn  kính  thầy 

[của  mình cho dù thầy  là  người] tại  gia, phải  đảnh  lễ.  Chúng ta  xem trong 

53  lần Thiện Tài  đồng tử đi  tham  vấn các  vị  thiện tri thức, thiện tri thức  là 

thầy  giáo, trong  nhóm thầy  giáo  này  người  xuất  gia chỉ có  5  người, số còn 

lại toàn  là thân phận tại  gia, trong đó còn  có phái  nữ, đồng  nữ tại  gia.  Khi 

Thiện Tài đồng tử gặp họ có khi nào không đảnh lễ ba lạy, nhiễu bên phải ba 

vòng  hay không?   Chúng ta  một  đời không  thể thành Phật  là tại phiền  não 

đang  thao  túng,  tập  khí  kiêu  mạn  quá  nặng,  cứ  tưởng  là  mình  cao  quý  hơn 

mọi người, thế nên gây ra chướng ngại cho đạo nghiệp của mình. 

Rất ít người đời nay hiểu được lễ phép quy củ của học trò.  Người thời 

xưa từ nhỏ đã học ‘Ðệ Tử Quy’ để biết đạo lý và quy củ phép tắc của người 

học trò.  Khi làm học trò chúng ta phải biết đạo lý của học trò, như thế mới 

‘sư tư đạo hiệp’ (đúng với đạo lý thầy trò), người thầy hết lòng dạy trò, học 

trò  mới  có  thể  học  được  đến  nơi  đến  chốn.   Ðời  này  chúng  ta  có  thể  thành 

tựu hay không then chốt là ở chỗ này.  Nếu bạn có thể đọc và hiểu được ‘Ðệ 

Tử  Quy’,  tương  lai  có  duyên  thì  mới  có  thể  đi  tham  học  với  thiện  tri  thức, 

mới được sự từ bi dạy bảo của thiện hữu.    21-90-46 

  Hỏi:     Không  thể  niệm  Chú  Lăng  Nghiêm  vì  âm  gốc  của  chú  đã  bị  thất 

truyền.  Xin hỏi có thể đeo Chú Lăng Nghiêm trên người không?  Khi đi vào 

nhà vệ sinh hoặc khi tắm rửa cần phải cởi ra không? 

 Ðáp:   Có thể đeo Chú Lăng Nghiêm, trong kinh Phật có nói như vậy.  Tuy 

không thể niệm Chú Lăng Nghiêm, nhưng đeo trên người thì quỷ thần cũng 

sẽ cung kính.  Khi vào nhà vệ sinh hoặc tắm rửa nhất định phải cởi ra, như 

vậy là để tỏ lòng cung kính đối với kinh chú. 21-90-46 

 Hỏi:     Xin  hỏi  quan  điểm  của  lão  pháp  sư  đối  với  khuynh  hướng  truyền 

thống trọng nam khinh nữ trong lịch sử Phật giáo? 

 Ðáp:   Bạn có quan điểm, nhưng tôi không có quan điểm gì hết.  Người học 

Phật nên học theo cái nhìn của đức Phật; cái nhìn của đức Phật là bình đẳng, 

không những nam nữ bình đẳng, người và súc sanh bình đẳng, người và côn 

trùng,  ruồi,  kiến  [càng]  cũng  bình  đẳng.   Chúng  ta  phải  học  cái  nhìn  này, 

quyết  không  được  kỳ  thị,  tâm  mới  có  thể  bình  [an]  và  [thanh] tịnh  trở  lại. 

Tâm không bình là chướng ngại, tức là ‘nghiệp chướng’.  Kinh Phật nói với 

chúng ta lúc đức Thế Tôn còn tại thế, bốn giai cấp [trong xã hội] rất không 

bình đẳng, đức Thế Tôn đề  xướng thế độ  xuất  gia, [khi  xuất  gia  mọi  người 

trong] bốn giai cấp đều bình đẳng với nhau, điều này chúng ta phải noi theo. 

Nguyên do của những việc không bình đẳng trong thế gian là vì nghiệp của 

chúng sanh tạo ra không giống nhau, nghiệp báo tạo thành hiện tượng không 

bình đẳng chứ không phải vốn sẵn có.  21-90-47               

 Hỏi:    Ðệ  tử   đã  đến  tuổi  kết  hôn,  cha  mẹ  thường  hay  đi  cúng  vái,  coi  bói, 

đoán quẻ để hỏi về vấn đề hôn nhân, xin hỏi phải làm thế nào? 

 Ðáp:   Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta ‘ Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

 đức’.  Vấn đề này không thể hỏi người khác, phải hỏi chính bạn, tự bạn phải 

lập sẵn ý định.  Trong đời một người không thể không làm việc, ngành nghề 

nhiều quá, bạn chọn ngành nào, thân phận, vai trò gì?  Xuất gia là một ngành 

trong số những ngành này, bạn phải suy nghĩ kỹ lưỡng, lựa vai trò nào thích 

hợp  với  bạn.    Không  chọn  thân  phận  xuất  gia  thì  có  thể  lập  gia  đình.   Kết 

hôn đối với sự tu hành của mình không có trở ngại, vì người tại gia tu hành 

chứng quả rất nhiều, then chốt ở chỗ bạn tu đúng như pháp hay không, công 

phu  đắc  lực  hay  không,  những  việc  này  chúng  ta  có  thể  kiếm  được  bằng 

chứng trong sách chuyện những người vãng sanh gần đây.      21-90-47 

 Hỏi:   Lúc còn nhỏ tuổi con đã có làm việc xấu vì vậy cũng đã muốn đi tìm 

cái chết.  Sau khi học Phật con vẫn còn nghi này nghi nọ, cứ có cảm giác là 

có ai ở sau lưng chỉ điểm, vô cùng sợ sệt.  [Con] nghĩ đến chuyện này không 

thể nào niệm Phật, đời sống vô cùng nặng nề, xin hỏi phải làm thế nào? 

 Ðáp:   Căn cứ trên lời của bạn, đây đúng là ma chướng, cần phải có thiện tri 

thức chỉ dẫn để giải trừ gút mắc.  Ở ngoại quốc gặp trường hợp như vậy có 

thể đi xem bác sĩ tâm lý, ở Mỹ có thể dùng thuật thôi miên để tháo mở.  Ðời 

trước  và  đời  này  chúng  ta  gặp  duyên  khác  nhau,  nếu  có  thể  thấy  đầu  đuôi 

câu  chuyện  rõ  ràng,  có  thể  hóa  giải  gút  mắc  này.   Ðương  nhiên  Phật  pháp 

còn  cao  minh  hơn  những  bác  sĩ  tâm  lý,  còn  thấu  triệt  vấn  đề  hơn  nhiều, 

nhưng rất khó tìm gặp được thiện tri thức. 

Nhà Phật nói tội nặng nhất như ngũ nghịch thập ác còn có thể sám hối 

được.  Kinh Quán Vô  Lượng  Thọ  Phật  nói vua  A Xà  Thế  giết cha, hại  mẹ, 

cùng với Ðề Bà Ðạt Ða phá hoại tăng đoàn, làm đủ hết tội ngũ nghịch thập 

ác.  Lúc gần chết vua A Xà Thế thành tâm sám hối, niệm Phật cầu sanh Tịnh 

độ,  kết  cục  đã  được  vãng  sanh,  phẩm  vị  là  thượng  phẩm  trung  sanh.   Dựa 

vào câu chuyện này chúng ta có thể hiểu rõ công đức không thể nghĩ bàn của 

sự sám hối.                21-90-48 

 Hỏi:   Ông chủ [chỗ làm của con] thường làm chuyện xấu, chỉ vì ông đó là 

người chủ chúng con không tiện nói chuyện nên càng ngày ông càng tệ hơn. 

Nhưng con  nghĩ  nếu không  nói  ra thì cũng  giống  như cho ông  ta cơ hội  để 

ông làm thêm chuyện xấu.  Mặt khác nghe người ta nói nếu mình nói thì ông 

còn  ghét  mình  nhiều  hơn  nữa  và  có  thể  làm  hại  mình,  không  biết  nên  làm 

sao mới ổn? 

 Ðáp:   Bạn không  nên  nói  thì  vẫn tốt hơn.  Bạn có thể đem CD  Liễu Phàm 

Tứ Huấn đem cho ông coi, để ông tự mình phản tỉnh giác ngộ, như vậy là tốt 

nhất.  Nên dùng phương pháp gián tiếp mà không nên trực tiếp nói với ổng; 

nói  trực  tiếp  sợ  ông  không  dễ  tiếp  nhận,  có  thể  gây  hiệu  quả  trái  ngược. 

21-90-48 

 Hỏi:     Con  đảm  nhiệm  công  việc  quan  trọng  trong  công  ty,  nhiều  khi  vì 

tranh  giành  một  vài  lợi  ích  nên  làm  việc  trái  ngược  với  [lời  dạy  của]  Phật, 

trong  tâm  rất  mâu  thuẫn,  xin  hỏi  những  chuyện  này  có  ảnh  hưởng  đến  tu 

hành không? 

 Ðáp:   Chúng ta kinh doanh buôn bán  vì tranh  lấy  lợi  nhuận, sự lợi  ích  này 

đáng  tranh  lấy,  nhưng  chúng  ta  lấy  những  lợi  ích  này  làm  gì?   Trong  Phật 

pháp  có  rất  nhiều  Bồ  Tát  làm  nghề  buôn  bán,  đây  là  Phật  Bồ  Tát  ứng  hoá 

trong  thế  gian  và  làm  nghề  này.   Số tiền  lời  kiếm  được  không  phải  để  một 

mình hưởng thụ mà để giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, đây là cách làm của Bồ 

Tát, nếu bạn có thể làm như vậy thì đúng.   21-90-49 

 Hỏi:     Học  Phật  muốn  đạt  đến  cảnh  giới  ‘không  tâm’,  xin  hỏi  [đến]  cảnh 

giới  này  có  phải  cũng  không  cần  phải  nỗ  lực  gắng  sức  làm  việc  nữa  đúng 

không? 

 Ðáp:    Nhà  Phật  nói  cảnh  giới  ‘không  tâm’  là  không  phải  chuyện  gì  cũng 

không  làm  nữa,  như  vậy  là  sai.   Cũng  như  chúng  ta  nói:  ‘buông  xả’,  có 

người  hiểu  lầm  rồi  nghỉ  việc trong sở, chuyện  gì cũng không  làm  nữa, bây 

giờ không có tiền, đời sống gặp khó khăn, như vậy thì hoàn toàn hiểu sai câu 

này.  Chư Phật Bồ Tát dạy chúng ta ‘buông xả’ là buông bỏ tâm tự tư ích kỷ, 

tâm ham muốn hưởng thụ lợi dưỡng, chứ không phải là buông bỏ công việc 

làm. 

Ý nghĩa của chữ ‘vô tâm’ là ‘không có vọng tâm, nhưng có chân tâm’, 

‘không  có  tâm  ác,  có  tâm  thiện’.   Không  phải  cả  chân  tâm  cũng  không  có, 

tâm  thiện  cũng  không  có,  vậy  thì  biến  thành  người  gỗ  là  sai  rồi.   Kinh  Ðại 

thừa nói ‘vô tâm’ là ‘không có vọng tâm’, cũng là tâm không có vọng tưởng, 

không phân biệt, không chấp trước.  Vô tâm là có tâm chân thành, tâm thanh 

tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác, tâm từ bi, tâm này là chân tâm;  vô tâm 

là không có năm tâm đối ngược với năm thứ tâm nói trên. 

Chúng ta dùng chân tâm để làm việc, không kể là ở ngành nghề nào, ở 

chức vụ nào cũng đều là việc làm của Bồ Tát.  Chư Phật Bồ Tát đều ‘ Học vi 

 nhân sư, hành vi thế  phạm’  (học  làm thầy, hành động làm khuôn phép cho 

 đời), làm gương tốt cho chúng sanh; chúng ta làm một gương tốt, mô phạm 

tốt cho những người làm chung ngành xem.  Thí dụ nhất định phải dùng tâm 

chân  thành  để  làm  sự  nghiệp  kinh  doanh  của  bạn,  làm  lợi  ích  cho  tất  cả 

chúng  sanh,  không  vì  lợi  nhuận  mà  làm  tổn  hại  chúng  sanh.   ‘Bồ  Tát  làm 

nghề buôn bán’ nhất định phải [mua bán] hàng thiệt, giá cả phải chăng, nếu 

thiệt vì kiếm tiền phải dùng tâm chân thành để kiếm tiền, nhất định sẽ kiếm 

được lời nhiều.  Nếu dùng thủ đoạn lường gạt, thủ đoạn tội ác để kiếm tiền, 

số kiếm được này vốn đã có sẵn trong số mạng rồi.  ‘ Nhất ẩm nhất trác, mạc 

 phi tiền định’ (Một miếng ăn một miếng uống cũng đều có định trước), cho 

nên nhất định không nên dùng thủ đoạn lường gạt để tìm cầu lợi nhuận. 

21-90-49   

---o0o--- 

6.GIÁO DỤC 

 Hỏi:    Xin hỏi đi học ‘Lớp Phật Học [thường thức]’ tốt không? 

 Ðáp:    Ði  học  những  ‘Lớp  Phật  học’  này  phải  xem  tình  hình  như  thế  nào, 

hiện  nay  phần  đông  đi  học  những  lớp  này  chỉ  học  được  một  số  Phật  học 

thường  thức.   Nếu  muốn  biết  thêm  về  Phật  học  thường  thức  thì  lớp  này  có 

lợi ích cho bạn.  Nếu không muốn biết thì cũng không sao; Phật pháp quý ở 

‘chuyên  tinh’,  không  quý  ở  ‘nhiều’,  phải  ‘đi  sâu  vào  một  môn,  huân  tập 

trong  một thời  gian dài’ thì  mới  đạt được  lợi  ích chân thật.  Nếu  học  nhiều 

quá, tạp quá, trên số lượng là một chuyên gia Phật học, một học giả về Phật 

học, nhưng đối với việc liễu sanh tử, thoát luân hồi không có liên can gì hết. 

Cho nên bạn phải tự mình cân nhắc thứ nào quan trọng rồi tự mình lựa chọn. 

21-90-03 

---o0o--- 

7.HOẰNG PHÁP 

 Hỏi:    Nghe sư phụ giảng kinh thường nói đến nghệ thuật và âm nhạc trong 

Phật giáo.  Nghệ thuật và sân khấu có quan hệ cá - nước; đài Trung Ương ở 

Trung Quốc có phát hình phim kịch ‘Võ Tăng Thiếu Lâm’ phối hợp ca múa, 

võ thuật và công phu của tăng sĩ trên cùng một sàn diễn cho khán giả thưởng 

lãm.   Xin  pháp  sư  chỉ  dạy  trong  thế  kỷ  21  môn  ca  vũ  và  nghệ  thuật  trong 

Phật giáo có thể phát triển không?   Nên phát triển như thế nào?  Con là một 

Phật tử  làm  về  ngành ca vũ  nghệ thuật  này đã trên 40  năm  và rất quan tâm 

đến tương lai của môn ca vũ nghệ thuật trong Phật giáo. 

 Ðáp:   Cách suy  nghĩ của bạn rất  hay.  So sánh  với Thiên Chúa  giáo  và Cơ 

Ðốc  giáo  thì  nhân  tài  của  Phật  giáo  trên  phương  diện  này  rất  thiếu.   Phật 

giáo  vô cùng coi trọng âm  nhạc và ca vũ  nhưng trong  hai ba trăm  năm  gần 

đây Phật giáo không có nhân tài về nghệ thuật xuất hiện.  Vào thời cuối triều 

Minh đầu triều nhà Thanh, có một vị pháp sư viết ra kịch bản ‘Quy nguyên 

kính’,  đây  là  một  vở  kịch  nội  dung  kể  chuyện  của  ba  vị  đại  sư  Huệ  Viễn, 

Vĩnh Minh Diên Thọ, và Liên Trì, kịch bản viết rất hay.  Người xưa đã đem 

Phật pháp phổ biến trên sân khấu rồi. 

Hiện  nay  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  chúng  tôi  hy  vọng  đem  Phật 

pháp  viết  thành  kịch,  thành  phim  tuồng  hát  trên  TV,  hiệu  quả  của  những 

phim này rất lớn, rất thích hợp để thu hút người sơ cơ bắt đầu học Phật.  Cho 

nên hy vọng những người đang làm ngành nghề này có thể tìm ra một mục 

tiêu,  phương  hướng  chân  chánh  để  nỗ  lực,  phải  hoằng  dương  đến  toàn  thế 

giới.  Ðương nhiên ngoài trình độ nghệ thuật của ngành này ra còn cần phải 

có một trình độ tu dưỡng và cái nhìn đúng đắn về Phật pháp.  Nếu không chú 

trọng đến tác dụng khuyến khích tu tập, chỉ có giá trị trên hình thức và nghệ 

thuật nhưng không có nội dung [về Phật pháp], thì không đạt được mục đích 

giáo hoá chúng sanh. 21-90-08 



 Hỏi:    Mỗi ngày con dùng 8, 9 giờ đồng hồ để làm những CD và VCD giảng 

kinh, thời gian còn lại dùng để nhiếp tâm niệm Phật.  Xin hỏi cách làm như 

vậy  có  tự  tư  ích  kỷ  hay  không?   Con  rất  muốn  dùng  [thời  gian]  vài  năm 

buông bỏ thế sự, nhất tâm niệm Phật, làm như vậy được không? 

 Ðáp:   Mỗi  ngày dùng thời  gian để phổ biến CD  và VCD Phật pháp  là  một 

chuyện rất tốt, là chuyện làm lợi tha.  Trong thời gian làm việc thì Phật hiệu 

có thể niệm không gián đoạn, vì việc này là dùng máy móc để làm và không 

cần suy nghĩ thì không trở ngại cho việc niệm Phật.  Phàm làm việc mà cần 

phải suy nghĩ, nhất định phải ngưng niệm Phật, chuyên chú để làm việc; làm 

việc  xong  mới chuyên tâm  niệm Phật, như vậy  mới  làm  xong công  việc  và 

niệm Phật được. 

Về việc buông bỏ thế duyên (việc  nhà,  việc đời) nhất tâm  niệm  Phật 

thì  phải  coi  hoàn  cảnh  và  điều  kiện  của  mình.   Nếu  điều  kiện  đầy  đủ,  đời 

sống không thành  vấn đề,  gia đình cũng không  thành  vấn đề thì có thể  làm 

như vậy.  Nếu không đủ điều kiện thì đừng miễn cưỡng, nếu miễn cưỡng sẽ 

sanh phiền  não.  Giả sử bạn buông bỏ tất cả, sanh  hoạt  gia đình  xảy ra khó 

khăn thì không tốt.  Các đồng tu tại gia không những phải lo lắng cho mình 

mà còn phải lo cho gia đình, phải làm gương tốt cho xã hội, đừng để người 

khác  nói: ‘người đó  học  Phật điên rồi,  mê  mất,  việc  gì trong  gia đình cũng 

không  đếm  xỉa  đến’,  để  cho  người  ta  tạo  khẩu  nghiệp,  việc  này  không  thể 

được.  21-90-14 

---o0o--- 

8.HOẰNG HỘ (Hộ trì công tác hoằng pháp) 

 Hỏi:     Khi  một  người  phát  tâm  chân  chánh  để  làm  việc  từ  thiện,  một  lòng 

muốn  hoàn  thành  nguyện  vọng  đi  theo  pháp  sư  và  đại  chúng,  nhưng  giữa 

chừng gặp khó khăn thật sự, xin hỏi phải làm thế nào? 

 Ðáp:    Khi  gặp  khó  khăn  phải  tìm  ra  nguyên  nhân  ở  đâu,  tiêu  trừ  nguyên 

nhân này thì sẽ giải quyết vấn đề.  Ðạo lý của sự cảm ứng là ở chỗ tâm chân 

thành, chúng ta thật sự xả mình để phục vụ người khác thì cảm ứng sẽ không 

thể  nghĩ bàn.  Cư sĩ  Lý Mộc Nguyên ở Cư Sĩ  Lâm  Tân Gia  Ba  là  một  tấm 

gương tốt [cho chúng ta], ông hoàn toàn không lo cho mình, đem hết sức lực 

hoằng dương ủng hộ chánh pháp, làm lợi ích cho chúng sanh, cho nên cảm 

ứng vô cùng rõ ràng.  Chúng tôi rất kính phục, việc này rất đáng để chúng ta 

bắt chước. 

 Hỏi:   Làm một người nữ cư sĩ trẻ tuổi nên hướng về tương lai như thế nào 

mới có thể làm lợi ích cho chúng sanh trong xã hội hiện nay?  Cách thứ nhất 

là  chọn  con  đường  giống  cư  sĩ  Hứa  Triết,  lấy  sự  niệm  Phật  trọn  đời  làm 

gương;  cách  thứ  nhì  là  chọn  con  đường  giảng  kinh,  hoằng  pháp  lợi  sanh. 

Xin hỏi trong hai cách trên nên chọn cách nào? 

 Ðáp:   Nguyện vọng của bạn rất tốt, rất quý.  Cư sĩ Hứa Triết dồn cả đời vào 

công  tác  từ  thiện,  cả  đời  giúp  đỡ  người  già,  người  bịnh,  người  nghèo  khổ. 

Không những giúp đỡ trên tinh thần, vật chất, mà còn khuyên họ tín ngưỡng 

tôn giáo, y theo phương pháp tôn giáo dạy để tu học.  Lúc trước bà là Nữ Tu 

Thiên Chúa Giáo, bà cũng độ không ít người.  Hiện nay lớn tuổi thường xem 

kinh  Phật,  và  phát  tâm  quy  y,  tôi  tin  tưởng  hiện  nay  bà  nhất  định  khuyên 

người niệm Phật. 

Phát tâm  học  giảng kinh cũng  là  một chuyện tốt,  hiện  nay so  với  lúc 

trước  còn  dễ  hơn,  lúc  trước  thì  không  thuận  tiện  lắm,  hiện  nay  cũng  có  rất 

nhiều  nữ  cư  sĩ  giảng  kinh.   Chân  chánh  phát  tâm  dốc  toàn  tâm  toàn  lực  đi 

hoằng pháp lợi sanh đều làm gương tốt cho các bạn đồng tu tại gia.        21-

90-20 

 Hỏi:    Xin hỏi một người chưa khai ngộ có thể làm công tác phiên dịch hay 

không?  Thí dụ phiên dịch từ chữ Tàu sang chữ Anh. 

 Ðáp:   Chưa khai  ngộ  làm công tác phiên  dịch cũng  được.  Trong  vòng  hai 

ngàn năm qua, Phật pháp truyền vào Trung Quốc, [kinh điển] từ tiếng Phạn 

được  dịch  sang  tiếng  Trung  Quốc,  người  phiên  dịch  rất  nhiều,  không  phải 

chỉ  có  một  người.   ‘Dịch  trường’  là  cơ  quan  làm  công  tác  phiên  dịch;  dịch 

trường  của  pháp  sư  Cưu  Ma  La  Thập  có  đến  hơn  400  người,  của  pháp  sư 

Huyền  Trang  có  hơn  600  người,  đều  có  tổ  chức  đàng  hoàng.   Nhiều  người 

như  vậy  có  phải  đều  khai  ngộ  hết  không?   Không  thể  nào,  trong  đó  có  thể 

chỉ có một hai người khai ngộ, người khai ngộ làm người ấn chứng cho họ. 

Thí dụ Tâm Kinh là do Ðường Tam Tạng Pháp Sư Huyền Trang dịch, 

đây  là dùng tên của  ngài  nhưng thiệt ra công tác phiên dịch không phải chỉ 

có  ngài  làm  mà  thôi.   Dùng  tên  của  ngài  thì  ngài  phải  chịu  trách  nhiệm; 

nghĩa là sau khi dịch xong nhất định phải thông qua sự thẩm định và đồng ý 

của ngài rồi thì mới dùng tên của ngài [ghi trên kinh] để lưu thông.  Ðề tên 

của dịch giả trên kinh là người này phải chịu trách nhiệm sự phiên dịch của 

bộ kinh đó.  Vì vậy chưa khai ngộ cũng có thể tham gia công tác phiên dịch. 

Nếu  phải  khai  ngộ  rồi  mới  có  thể  phiên  dịch  thì  Phật  pháp  sớm  đã  bị  diệt 

mất. 

Không  chỉ  là  phiên  dịch  thôi,  giảng  kinh  cũng  vậy.   Ngày  xưa  nếu 

không khai ngộ thì không có năng lực để giảng kinh, và cũng không dám lên 

giảng  đài  giảng  kinh.   Nếu  dùng  tiêu  chuẩn  này  thì  ngày  nay  không  có  ai 

giảng kinh hết.  Lúc chưa xuất gia tôi tham dự lớp học giảng kinh của lão cư 

sĩ Lý Bỉnh Nam, trong số học sinh có trên 20 người.  Trong số hơn 20 người 

này, học đến đại học chỉ có một người, học đến trung học đệ nhị cấp có hai 

ba  người,  trung  học  đệ  nhứt  cấp  có  bảy  tám  người,  tiểu  học  có  mười  mấy 

người.   Sau  khi  được  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  huấn  luyện  xong,  người  nào 

cũng biết giảng kinh và đi đến khắp nơi ở Ðài Loan để giảng kinh. 

Thầy  Lý  dạy  cho  chúng  tôi  một  nguyên  tắc:  ‘ Chưa  khai  ngộ  không 

 được tuỳ  tiện  tự mình giảng’, nếu dùng  ý của  mình để  giảng,  giảng sai thì 

phải  chịu  nhân  quả.   Người  xưa  có  câu:  ‘ Nói  sai  một  chữ  chuyển  ngữ,  đọa 

 năm  trăm  đời  làm  thân  hồ  ly’,  không  thể  không  cẩn  thận.   Thầy  Lý  dạy 

chúng tôi giảng chú giải, chú giải của người xưa phần nhiều là viết theo lối 

văn  ‘văn  ngôn’,  chúng  tôi  dùng  văn  ‘bạch  thoại’  phiên  dịch  lại.   Chúng  tôi 

viết  bản  thảo  cho  bài  giảng  hoàn  toàn  y  theo  chú  giải  của  người  xưa  viết 

thành văn bạch thoại;  nếu nói sai thì người xưa chịu trách nhiệm, chúng tôi 

không chịu trách nhiệm.  Dùng phương pháp này nên chúng tôi không phải 

là  học  giảng  kinh  mà  là  giảng  chú  [giải].   Nếu  gặp  chú  giải  quá  thâm  sâu, 

chúng tôi  xem  không  hiểu, thầy  Lý dạy cho chúng tôi  một diệu pháp:  ‘Coi 

 không hiểu thì không giảng’.  Không giảng là chỗ này không giảng rõ ràng, 

không  phải  giảng  sai.   Chúng  tôi  giữ  chặt  nguyên  tắc  này,  mỗi  ngày  luyện 

tập trên giảng đài. 

Chỉ  cần  thành  tâm  thành  ý,  không  có  tâm  riêng  tư,  tuyệt  đối  không 

chạy theo danh lợi hưởng thụ, tuyệt đối không tham, sân, si, mạn, đích thật 

sẽ có tiến bộ, mỗi năm càng tiến bộ.  Tiến bộ thì nhất định sẽ có ‘tiểu ngộ’, 

tiểu ngộ [dần] sẽ biến thành đại ngộ.  Vì vậy ngày nay chúng tôi  mở quyển 

kinh ra, không cần phải xem chú giải của người xưa, chúng tôi có năng lực 

xem hiểu được, và cũng xem ra rất nhiều ý tứ trong đó, đây là không ngừng 

truy cầu tiến bộ, và cũng là được chư Phật Bồ Tát gia trì một cách âm thầm. 

Thầy Lý tặng cho tôi bốn chữ: ‘ Chí thành cảm thông’, then chốt là ở 

bốn  chữ  này.   Muốn  học  giảng  kinh  trước  hết  phải  thông  [hiểu]  pháp  thế 

gian và xuất thế gian.  Thông [hiểu] pháp thế gian và xuất thế gian tuyệt đối 

không phải là một chuyện dễ dàng, thầy Lý dạy tôi chỉ có cách duy nhất là 

dùng tâm chân thành để cầu cảm ứng.  Nếu bạn không có chân thành thì cầu 

cảm ứng không được.  Ðương nhiên nếu có người giảng kinh thuyết pháp thì 

chúng  tôi  sẽ  không  giảng  nữa,  vì  không  ai  giảng  nên  mới  phát  tâm  miễn 

cưỡng gánh vác trọng trách này.  Tôi ở trên giảng đài giảng kinh đã 41 năm, 

trung bình mỗi ngày giảng ít nhất hai giờ đồng hồ mới được một ít thành tựu 

như vậy, có thể đem ra để cho mọi người tham khảo.   21-90-27 

 Hỏi:     Sư  phụ  thường  nói:  ‘Nói  99  phần  trăm  giống  y  như  Phật,  chỉ  có  1 

phần trăm nói không như pháp thì đoạn mất pháp thân huệ mạng của chúng 

sanh’.   Có  một  vị  cư sĩ  giảng  kinh  nọ  có  chuyện  thị  phi  về  nam  nữ  và  tiền 

bạc,  ông  nói  vì  độ  chúng  sanh  nên  mới  dùng  thủ  đoạn  (phương  pháp)  đặc 

biệt.  Xin hỏi người như vậy có thể giảng kinh thuyết pháp không?  Nên tiếp 

tục hộ trì không? 

 Ðáp:    Tình  trạng  ở  hiện  trường  tôi  không  thấy  được,  nếu  các  bạn  có  nghi 

hoặc, thì nên đọc kinh Lăng Nghiêm vài lần, so sánh kỹ lưỡng.  Nếu ông ấy 

giảng không ngược với nghĩa trong kinh thì có thể nghe, nếu nói trái ngược 

tốt nhất  nên tránh  xa.  Cách  nói  lấy  việc thị  phi  về  nam  nữ và  tiền bạc  làm 

phương pháp đặc biệt để độ chúng sanh thì đây là Bồ Tát tái lai, không phải 

người  thường,  người thường  làm không  nổi.  Nếu  người  nào đó  nói [họ] là 

Bồ Tát tái lai, sau khi nói ra họ phải vãng sanh; nếu nói ra mà không đi thì 

không phải thiệt.  Những kiến thức Phật học thông thường này chúng ta phải 

biết  thì  mới không bị  người ta  gạt.  Tôi chỉ có thể  nói bấy  nhiêu thôi, phần 

sau các bạn tự mình đi tham, tự mình đi ngộ. 

Trước  kia  thầy  Lý  thường  nói  với  chúng  tôi  ma  cũng  có  thể  thị  hiện 

giống  như Phật  Bồ Tát đến  thuyết pháp,  giả  mạo Phật  Bồ  Tát để độ chúng 

sanh, kết quả là độ chúng sanh vào đường ma.   Họ nói hết 99 phần trăm đều 

giống những gì Phật nói, chỉ có 1 phần trăm khác Phật nói, chúng ta là phàm 

phu làm sao phân biệt được?  Kinh Ðại Phật Ðảnh Thủ Lăng Nghiêm nói rất 

rõ:  ‘ tất  cả  pháp  đều  từ  tâm  tưởng  sanh’,  đây  là  vì  tâm  niệm  của  chúng  ta 

không ngay thẳng, không xa lìa danh lợi, hưởng thụ, thị phi, nhân ngã, tham, 

sân,  si,  mạn  nên  mới  gặp  ma.   Nếu  thật  là  gặp  thiện  tri  thức,  tu  hành  đúng 

như lý và như pháp tuyệt đối phiền não sẽ giảm bớt, trí huệ sẽ tăng trưởng, 

được khinh an tự tại.  Nếu sau khi tu tập mà phiền não gia tăng hoặc có một 

số đau bịnh, lo sợ, thường cảm  thấy bên ngoài có  những sức  mạnh  vô  hình 

luôn uy hiếp, áp bức, thì đó tuyệt đối không phải là Phật pháp 

Trong pháp môn Tịnh độ, khi công phu niệm Phật thiệt sự khế nhập và 

đắc lực, đạt được ‘công phu thành phiến’  thì thân tâm tự tại.  Có công phu 

cỡ này thì có thể  vãng sanh  về Phàm  Thánh Ðồng Cư độ, không còn  lo sợ 

sanh  tử,  nắm  chắc  việc  vãng  sanh  về  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới.   Nếu 

niệm đến ‘Sự nhất tâm bất loạn’ thì sanh đến Phương Tiện Hữu Dư độ; niệm 

đến ‘Lý nhất tâm bất loạn’ sanh đến Thật Báo Trang Nghiêm độ.  Bạn cùng 

chư Phật Bồ Tát cảm ứng đạo giao, yêu ma quỷ quái không thể đến gần bạn. 

Tâm và hành [vi] chánh thì có thể xa lìa tất cả ma chướng, đây là nguyên tắc 

căn bản. 

Nếu  không  có  thiện  tri  thức  giảng  kinh  thuyết  pháp,  muốn  thật  cầu 

hiểu, cầu giải cũng không khó, cổ đức dạy chúng ta: ‘ Ðọc sách ngàn lần thì 

 tự hiểu và thấy được ý nghĩa trong đó’.  Chỉ cần cung kính đọc một ngàn lần 

thì  sẽ  được  cảm  ứng.   Sau  khi  niệm  xong  một  ngàn  lần  tâm  định  rồi,  tâm 

định  thì  sẽ  được  cảm  ứng.   Tâm  nhảy  lung  tung  thì  không  thể  nào  có  cảm 

ứng.   Tâm  không  thanh  tịnh,  không  buông  bỏ  tham,  sân,  si,  mạn,  vẫn  còn 

tham ái ngũ dục lục trần thì sẽ cảm ứng với ma.  Chỉ có tâm thanh tịnh, tâm 

chân thành mới cảm ứng đạo giao với chư Phật Bồ Tát.     21-90-42 

 Hỏi:     Lúc  cư  sĩ  thăng  tòa  giảng  kinh,  vì  muốn  kính  trọng  pháp  nên  trong 

giảng  đường  xưng  hô  ‘đảnh  lễ  pháp  sư’,  nhưng  ở  ngoài  giảng  đường  thì 

xưng hô bằng cư sĩ, xin hỏi như vậy được không? 

 Ðáp:   Cư sĩ tại gia có thể xưng bằng pháp sư, người đó tu học Phật pháp rồi 

dùng Phật pháp để giáo hoá chúng sanh thì người đó là pháp sư.  Khi lên toà 

giảng người đó là pháp sư, khi không ở giảng đài người đó vẫn là pháp sư. 

Chúng ta ngày nay không quen xưng họ bằng pháp sư mà xưng cư sĩ, đây là 

tập quán nhưng không đúng, không như pháp. 

Trong nhà Phật xưng hoà thượng, pháp sư, a xà lê không phân biệt tại 

gia hay xuất gia, không phân biệt nam, nữ, già, trẻ, tất cả đều có thể xưng hô 

như vậy.  Nghĩa của chữ ‘hoà thượng’ là ‘thân giáo sư’ (ông thầy dạy pháp 

cho mình), tôi học theo người này, người này trực tiếp dạy dỗ cho tôi, không 

kể người này là tại gia hay xuất gia, nam hay nữ, chỉ cần tôi học theo người 

này, thì người này là ‘hòa thượng’ của tôi.  Chỉ có tỳ kheo, tỳ kheo ni, sa di, 

sa  di  ni  là  người  xuất  gia,  người  tại  gia  không  thể  dùng  những  danh  xưng 

này. 

Lễ phép, cung kính một cách bình đẳng.  Chúng ta hôm nay lên giảng 

đài học giảng kinh, nghi thức đăng tòa là từ bên phải bước lên, đi xuống phía 

bên trái, việc này có quy củ nhất định.  Chúng ta từ chỗ này học tập, tương 

lai không nhất định có thể dùng được, phải xem tình hình rồi quyết định nên 

làm  hay  không.    Khi  ra  nước  ngoài  giảng  kinh,  chúng  ta  đứng  mà  giảng, 

không có chỗ ngồi; chúng ta phải ‘hằng thuận chúng sanh, tuỳ hỷ công đức’, 

nhất  định  không  nên  phân  biệt,  chấp  trước.   Dùng  quy  tắc  lễ  nghi  của  địa 

phương đó, người ở đó cảm thấy được là được, tất cả đều tùy thuận.   21-90-

50  

---o0o--- 

9.BIỂU PHÁP (tượng trưng cho pháp) 

 Hỏi:    Xin hỏi người niệm Phật có thể đốt hương trên cánh tay không? 

 Ðáp:    Có  thể!   Nhưng  phải  biết  ý  nghĩa  của  việc  đốt  hương  là  cúng  Phật. 

Kinh nói với chúng ta, ý nghĩa của sự đốt ngón tay, đốt thân là để  ‘thiêu đốt 

 tự mình để chiếu sáng kẻ khác’, không phải kêu bạn thiêu đốt thân thể mình 

thật; thân thể thiêu mất rồi còn dùng để làm gì nữa.  Cho nên ý nghĩa của sự 

đốt hương là ở trước Phật phát nguyện, xả mình vì người khác, đây mới gọi 

là  chân  chánh  cúng  dường.   Có  thể  hy  sinh  tính  mạng  của  mình  vì  người 

khác không tiếc gì hết như vậy mới là ‘đốt hương’ thật.  Nếu không bạn đem 

cả thân thể thiêu hết cũng không có công đức gì cả.  Vì vậy bạn ở trên thân 

đốt một chút thì được rồi, thường thường nhìn thấy [vết đốt] nhắc nhở mình 

nhất định đừng có tự tư ích kỷ, tất cả đều vì chúng sanh, vì chánh pháp, như 

vậy mới đúng.        21-90-07 

 Hỏi:    Chữ vạn có chữ hướng về phải, có chữ hướng về trái, xin hỏi cái nào 

đúng?  Có ý nghĩa gì? 

 Ðáp:    Chữ  vạn  là  một  trong  32  tướng  tốt  của  Như  Lai,  tướng  này  tượng 

trưng  cho  ‘kiết  tường’.   Tướng  này  ở  trên  ngực,  thế  thì  hướng  về  trái  hay 

phải,  đều  có  y  cứ  không  phải  nói  bừa.   Y  theo  cách  nói  truyền  thống  của 

Phật giáo, Phật giáo hướng về phải.  Thí dụ nhiễu Phật nhất định phải nhiễu 

về phải, không thể nhiễu về hướng trái.  Vì thế hướng về bên phải là hợp lý, 

nhưng chúng ta đã thấy người xưa tạo tượng Phật cũng có khi hướng về trái, 

việc này chúng ta không cần phải chấp trước. 21-90-25 

 Hỏi:    Bút danh của Hoằng Nhất đại sư là ‘Nhị nhất lão nhân’, xin hỏi nghĩa 

là gì? 

 Ðáp:   Hoằng Nhất đại sư có nói qua, ngài rất cảm thán tự mình:  

‘ Nhất sự vô thành nhân dĩ lão, nhất văn bất trị hà tiếu thuyết’   

 (Một sự chưa thành, già mất đất,  

 Một xu chẳng đáng, nhắc làm chi?)  

‘Nhị nhất’ nghĩa là ngài than về hai việc này.  Cả đời này thời gian đã 

luống qua, một việc cũng không thành, một xu cũng không đáng, vì thế ngài 

mới dùng tên ‘Nhất nhị lão nhân’.   21-90-27 

---o0o--- 

10. ÐẠO TRÀNG 

 Hỏi:     Lúc  nghe  kinh,  nghe  đến  tội  lãng  phí  điện  nước  của  thường  trú,  tội 

này  cả  Phật  cũng  cứu  không  nổi.   Con  liền  tỉnh  ngộ  đem  tiền  bố  thí  cho 

thường trú để bù đắp, xin hỏi như vậy có thể miễn tội của con không? 

 Ðáp:    Có  thể.   Việc  lãng  phí  này,  tự  mình  biết  được  rồi  đi  bù  đắp  thì  sẽ 

không sao hết.  Vì đây là lỗi của bạn, không phải tội.    21-90-08 



 Hỏi:     Con  hy  vọng  tất  cả  đồng  tu  đến  tham  học  từ  khắp  nơi  trên  toàn  thế 

giới có thể chuyển tâm niệm, xem tiền điện và tiền nước của Cư Sĩ Lâm Tân 

Gia  Ba như là của  mình, phải  nên trả tiền, như vậy thì sẽ không  tạo nên sự 

lãng  phí  của  thường  trú  một  xu  một  hào  nào  cả.   Xin  hỏi  quan  niệm  này 

đúng không? 

 Ðáp:    Quan  niệm  này  không  đúng.   Phải  nên  lúc  nào  cũng  tập  tiết  kiệm 

thành  thói  quen,  như  vậy  mới  tốt.   Quyết  không  vì  mình  có  thể  trả  tiền  rồi 

dùng thoả thích theo ý mình.  Nói tóm lại tu hành là phải sửa đổi quan niệm 

và  hành  vi  sai  trái  của  mình.  Ðức  Phật  dạy  chúng  ta  tu  hành  chân  chánh, 

thường  trú  cung  cấp  nơi  chốn  giúp  chúng  ta  tu  hành,  sửa  thói  quen  của 

chúng  ta,  thành  tựu  đức  hạnh  cho  chúng  ta,  hiểu  được  ý  nghĩa  này  thì  biết 

mình phải tiết kiệm tích phước là tốt lắm. 

Vào đời nhà Ðường, ‘Mã Tổ xây tòng lâm, Bách Trượng lập thanh quy’ 

đề xướng tu tập chung.  Trước đó cũng có tu chung nhưng không có quy 

định và cũng không có luật lệ gò bó gì hết, phần đông cũng chỉ là tự tu. 

Lúc  tu  tập  chung  với  nhau  chỉ  để  nghiên  cứu,  thảo  luận,  học  tập  kinh 

giáo, tu hành thật ra đều là chuyện riêng của từng cá nhân.  Chúng ta có 

thể tưởng tượng lúc đó phải có người giải đãi làm biếng, không thể khắc 

phục  được  tập  quán  của  mình,  tổ  sư  đại  đức  nhìn  thấy  vô  cùng  thương 

tiếc  nên  mới  đề  nghị  tu  tập  chung.   Tu  tập  chung  thì  phải  dựa  vào  đám 

đông,  nương  nhờ  vào  đám  đông,  mọi  người  sanh  hoạt  chung  với  nhau 

phải giữ kỷ luật, như vậy mới có thể khắc phục được phiền não tập quán 

của mình.  Tự mình không có năng lực để khắc phục nên phải mượn sức 

mạnh của đại chúng, việc này là việc tốt.  Dụng ý của việc xây tòng lâm 

và lập thanh quy là ở chỗ này. 

Cho nên chúng ta đến đạo tràng để tham học, tham là tham dự, học là 

học tập, nghĩa là chúng ta muốn tham dự vào đạo tràng này và học tập chung 

với  họ thì  mới  được  lợi  ích.  Nếu chúng ta đến đạo  tràng  này  rồi dùng  một 

thân phận vai trò gì đặc biệt, không thể cùng đại chúng sanh hoạt với nhau, 

không  thể  cùng  đại  chúng  học  chung  với  nhau,  vậy  thì  hoàn  toàn  sai  rồi. 

Nếu bạn không thể tùy thuận theo đại chúng, nếu dùng ‘giới kinh’ để kết tội 

thì  tội  này  rất  nặng,  đó  là  phá  hoại  hình  tướng  của  một  tăng  đoàn,  tội  này 

thuộc  về  ‘tội  phá  hoà  hợp  tăng’,  quả  báo  ở  địa  ngục  A  Tỳ.   Cho  nên  tôi 

thường khuyên các bạn đồng tu đây là một đạo tràng chánh pháp, mỗi ngày 

niệm Phật giảng kinh, tất cả đều có quy củ, nếu tập quán sinh hoạt của chúng 

ta đã thành thói quen không tốt, đến nỗi không thể cùng đại chúng ở chung 

với  nhau, tự  mình  nên biết khó  mà thoái  lui.  Rời khỏi đạo tràng  này tức  là 

hộ trì đạo tràng, tuyệt đối đừng nên phá hoại hình tướng (nề nếp và sự sanh 

hoạt)  của  đạo  tràng,  công  đức  của  bạn  sẽ  vô  lượng,  bạn  sẽ  làm  được  một 

việc  rất tốt.  Nếu  bạn không chịu rời khỏi  và cũng không chịu  hòa  hợp  với 

đại chúng, phá hoại hình tướng, tuy không ai nói đến tội của bạn nhưng quả 

báo của bạn sẽ ở địa ngục A Tỳ. 

Trong tam quy y có ‘quy y Tăng, chúng trung tôn’.  ‘Chúng’ là danh 

từ  mà  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  đoàn  thể,  đoàn  thể  trong  xã  hội  rất  nhiều, 

Phật môn cũng là một đoàn thể.  Bốn người trở lên hợp thành  một đoàn thể 

nhỏ, được xưng là ‘chúng’.  Ðoàn thể Phật pháp là [đoàn thể] đáng tôn quý, 

đáng để mọi người tôn trọng nhất trong các đoàn thể.  Ðáng tôn kính ở chỗ 

nào?  Ðó là  một tăng đoàn hoà hợp thì đáng để  mọi người tôn kính.  Trong 

tăng  đoàn  không  có  tranh  luận,  có  thể  tuân  thủ  giới  điều  ‘lục  hoà  kính’,  là 

một tăng đoàn hoà thuận với nhau nên làm mô phạm cho tất cả các đoàn thể 

khác trong xã hội.  Nếu bạn phá hoại hình tướng của đoàn thể mô phạm này, 

tội  đó  nặng  biết  bao  nhiêu?   Nhất  định  đọa  tam  đồ,  chuyện  này  không  thể 

không biết.    21-90-08  

 Hỏi:    Một  số  ngoại  đạo  thường  đến  Niệm  Phật  đường,  có  một  số  cư  sĩ 

không cho họ vào Niệm Phật đường, xin hỏi nên làm như thế nào? 

 Ðáp:    Phải  nên  giải  thích  trước,  nếu  họ  có  thể  tuân  theo  quy  củ  của  Niệm 

Phật đường và tuỳ thuận theo đại chúng tu tập chung với nhau thì đón mừng 

cho  họ  vào.   Chư  Phật  Bồ  Tát  độ  chúng  sanh  cũng  không  xua  đuổi  ngoại 

đạo.  Năm  xưa khi đức Phật còn tại thế, 96 nhóm  ngoại đạo  học theo Phật, 

tôn Phật làm thầy, đức Phật đều thâu nhận, thế mới biết đức Phật không cự 

tuyệt xua đuổi ngoại đạo.  Nếu họ không tuân theo quy củ trong Niệm Phật 

đường,  nhiễu  loạn  đại  chúng,  chúng  ta  nhất  định  phải  mời  họ  đi  ra,  tuyệt 

không thể phá hoại sự tu hành của đại chúng.  Cho nên không thể nói họ là 

ngoại đạo thì  mình liền từ chối, mà chúng ta đón mừng hoan nghinh những 

người tuân theo quy tắc, còn những người không tuân theo quy tắc thì mình 

mời họ đi ra. 

Hồi xưa đại sư Huệ Viễn ở Lô Sơn có một người bạn thân là cư sĩ Tạ 

Linh  Vận,  ông  này  là  một  nhà  văn  nổi  tiếng.   Ông  muốn  tham  gia  ‘Ðông 

Lâm Niệm Phật Ðường’, nhưng vì tập khí của ông quá nặng, không thể tuân 

theo  thanh  quy  của  Niệm  Phật  Ðường  nên  Viễn  Công  đại  sư  từ  chối  ông. 

Ðại sư còn một người bạn thân là Ðào Uyên Minh, người này rất giữ quy củ 

nề  nếp,  Viễn  Công  đại  sư  hoan  nghinh  ông  đến  Niệm  Phật  Ðường  nhưng 

ông không chịu đến.  Từ đó có thể biết được, phải hoan nghinh những người 

có thể tuân theo quy củ của đại chúng cùng nhau tu tập, không kể người đó 

có  thần  thông  hay  không,  là  ngoại  đạo  hay  không.   Là  ngoại  đạo  chúng  ta 

cũng phải tiếp dẫn họ, giúp họ tiếp xúc với Phật pháp chân chánh, đây mới 

là tâm từ bi.    21-90-26  

 Hỏi:   Trong chùa nghe được tiếng chuông, nhưng vì bịnh hoặc mệt, xin hỏi 

có thể không ngồi dậy được không? 

 Ðáp:    Nếu  tiếng  chuông  buổi  sáng  kêu  bạn  thức  dậy  tụng  kinh  khoá  sáng, 

nhất định phải thức dậy.  Nếu bạn có bịnh hoặc mệt thì có thể xin phép nghỉ 

trước.  Nói chung,  khi ở trong  đạo tràng phải  tuân theo quy  ước chung của 

thường trú; nếu không tuân theo quy củ của thường trú là phá hoà hợp tăng. 

Bạn [là]  một người có thể làm như vậy, người khác cũng làm như vậy, vậy 

thì quy củ của tăng đoàn bị phá hoại mất, tội này phải đọa địa ngục A Tỳ. 

Chúng  ta  mỗi  ngày  ở  trong  đạo  tràng  của  thường  trú,  đích  thật  có  ý 

hoặc vô ý làm những việc phá hoà hợp tăng nhưng tự mình không biết.  Cho 

nên  nếu  không  nghe  kinh  nhiều,  không  đọc  kinh  thì  làm  sao  được?   Ngày 

nay khi người khác thấy bạn có lỗi lầm lớn hơn nữa nhưng không nói ra, nếu 

nói ra thì có xích mích với bạn.  Người có thể nói ra những lỗi lầm là đại ân 

đại đức [của bạn].  Nhưng  nếu  nói ra có thể sửa được thì  người ta  mới  nói, 

nếu  nói ra  mà không chịu sửa thì đến cha  mẹ cũng không  nói ra.  Nếu  một 

người có thể ‘tùng thiện như lưu’ (thuận theo điều thiện một cách dễ dàng), 

có  lỗi  mà  có  thể  sửa  đổi,  người  này  là  thánh  hiền,  có  thể  thành  công  lớn 

trong đời này.           21-90-28               

---o0o--- 

11.HỘI TẬP 

 Hỏi:   Có người phê bình bản hội tập của cụ Hạ Liên Cư và nói rằng bản này 

là giả tạo, kêu mọi người nên niệm quyển của ngài Khương Tăng Khải.  Có 

người cho rằng bản hội tập rất tốt vả lại đã quen niệm rồi, không muốn đổi 

bản  khác,  và  cũng  không  tham  gia  in  kinh  ấn  bản  Khương  Tăng  Khải. 

Không ít người bị ảnh hưởng, xin hỏi nên làm sao mới tốt?             

 Ðáp:   Ðức Phật thường hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức.  Nếu bạn 

ưa thích ấn bản Khương Tăng Khải thì cứ niệm bản đó; ưa thích ấn bản hội 

tập của cụ Hạ thì niệm bản hội tập.  Kinh Vô Lượng Thọ tổng cộng có đến 9 

ấn bản, ưa thích bản nào thì cứ niệm ấn bản đó, không thích thì có thể không 

niệm quyển nào hết, chỉ niệm một câu A Di Ðà Phật cũng có thể vãng sanh. 

Vì  vậy không  nên  hạn chế  người  khác  và  bắt  họ  phải  làm  giống  mình,  nếu 

không thì sẽ làm trái ngược lại lời dạy của đức Phật. 

Nếu chỉ có một pháp môn duy nhất thì đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm 

gì phải giảng tám vạn bốn ngàn pháp môn?  Căn tánh của chúng sanh không 

giống  nhau, cho  nên đức Phật từ bi  nói ra nhiều pháp  môn  như  vậy để đáp 

ứng  cho  căn  tánh  khác  nhau.   Tự  mình  chúng  ta  có  thành  tựu  được  hay 

không, chúng  ta phải có trí  huệ  lựa chọn  pháp  môn.  So sánh các bản kinh, 

bản  hội  tập  của  cụ  Hạ  dùng  văn  tự  giản  dị,  chúng  ta  ai  cũng  có  thể  hiểu 

được,  xem  rất  thích.   Bản  của  ngài  Khương  Tăng  Khải  có  một  phần  dùng 

chữ rất sâu, không dễ hiểu.  Tại sao chúng ta không chọn bản xưa?  Vì trình 

độ chữ nghĩa của chúng ta quá thấp.  Trình độ của người nào cao thì chọn ấn 

bản  đó,  chúng  ta  cung  kính  tán  thán,  việc  này  không  thể  miễn  cưỡng.   Ưa 

thích ấn bản nào thì cứ niệm ấn bản đó, quan trọng nhất là thật có thể vãng 

sanh ngay trong đời này; làm sao mà đến cuối cùng không thể vãng sanh thì 

không nên, đó mới là chuyện làm sai nhất.      21-90-24 

---o0o--- 

12.PHẬT HỌC 

 Hỏi:   Xin hỏi suy nghĩ có thuộc về ‘khởi tâm động niệm’ hay không?        

 Ðáp:   Suy nghĩ là khởi tâm động niệm. Lúc khởi tâm động niệm, tâm niệm 

có  thứ  thanh  tịnh,  có  thứ  ô  nhiễm,  có  thiện,  có  không  thiện,  sai  biệt  rất 

nhiều.  Tâm niệm tương ứng với tánh đức thì lành mạnh, trái ngược với tánh 

đức thì không lành  mạnh.  Người học Phật phải thường suy nghĩ về lời dạy 

của đức Phật và đem những lời dạy này thực hành trong đời sống hằng ngày, 

việc  này  rất  quan  trọng.   Sau  khi  thực  hành  sẽ  ngộ  (hiểu) được  nhiều  việc, 

lâu dần sẽ càng hiểu sâu và thấu suốt lời dạy của đức Phật, đây là lúc trí huệ 

hiện ra.  ‘Giải’ có thể giúp cho ‘hành’, ‘hành’ lại có thể giúp cho ‘giải’, giải 

hành tương ứng [lẫn nhau], bổ khuyết bổ sung cho nhau, từ lúc sơ phát tâm 

đến quả vị Như lai đều như vậy.          21-90-14  



 Hỏi:    Xin  hỏi  người  ta  làm  thế  nào  đến  [thế  gian  này]  ?   Thế  giới  từ  đâu 

đến?             

 Ðáp:   Vấn đề này rất rộng lớn, không phải chỉ dùng hai giờ đồng hồ có thể 

nói hết.  Nếu bạn muốn biết thì nên xem kinh Lăng Nghiêm, trong đó nói rất 

rõ ràng.  Nói thật ra nếu bạn muốn hiểu rõ vấn đề này thì không dễ lắm.  Tôi 

khuyên bạn buông bỏ  vấn đề  này,  đừng để ý đến  nữa,  nhất tâm  niệm  Phật, 

cầu sanh  Tịnh độ, khi đến Cực  Lạc thế  giới rồi  hỏi  đức  Phật  A Di Ðà, đức 

Phật A Di Ðà sẽ giải thích cho bạn rất tường tận.   21-90-19    

 Hỏi:    Xin  hỏi  người  ta  có  linh  hồn  không?   Linh  hồn  ở  trong  bộ  phận  nào 

của thân thể? 

 Ðáp:    Tôi  hỏi  bạn  một  câu:  ‘Lúc  bạn  ngủ  ban  đêm  có  nằm  mộng  hay 

không?  Giấc mộng đó ở tại chỗ nào?  Là ở trên đầu, ở mắt, hay là ở trên tay, 

chân?’.  Từ việc nằm mộng thì khẳng định là linh hồn tồn tại.  Linh hồn lìa 

khỏi thân thể cũng  giống  như người  này  nằm  mộng đi  mất  vậy, không  tỉnh 

dậy trở lại, là sự việc như vậy, nó đi đến một không gian khác để sanh sống. 

Nếu bạn  hiểu được đạo  lý  này thì  người ta có chết không?   Không có chết, 

chết  là  linh hồn của bạn rời thân thể  này  đi  đến  một cảnh  giới khác, đi  tìm 

một thân thể khác. 

Ở  đây  cũng  cần  phải  giải  thích  cho  quý  vị  biết  một  việc,  hồn  này 

không linh.  Nếu hồn này linh thì lúc bạn đến đầu thai nhất định sẽ đầu thai 

vào nhà đế vương, tướng lãnh, giàu sang; vừa sanh ra thì liền hưởng phước, 

thế  thì  vui sướng tự tại biết bao!   Tại sao  bạn  lại đến đầu thai  vào  nhà  một 

người bình thường?  Tại sao lại đến ngạ quỷ, địa ngục, và súc sanh đạo?  Từ 

đó có thể biết được, hồn này không linh.  Rốt cục hồn này là như thế nào? 

Hồn này mê hoặc điên đảo.  Nếu bạn không tin thì bạn suy nghĩ kỹ xem, ban 

đêm  nằm  mộng thì  đầu óc không sáng suốt bằng  lúc tỉnh  giấc.  Từ chỗ  này 

có thể biết được lúc trong mộng thì mê, tỉnh giấc thì đầu óc mới sáng suốt. 

Thần thức của người rời khỏi thân thể cũng giống như nằm mộng, cho 

nên  gọi  là  ‘mê  hồn’,  không  phải  ‘linh  hồn’.   Khổng  lão  phu  tử  nói  một  sự 

thật trong ‘kinh Dịch, phần Hệ từ’ : ‘Du hồn vi biến, tinh khí vi vật’.  Hồn là 

gì?  Bay tới bay lui với tốc độ rất nhanh, không ở yên  một chỗ.  Cách miêu 

tả  trạng  thái  của  chữ  ‘du  hồn’  này  rất  giống  với   chữ  ‘thần  thức’  trong  nhà 

Phật. 21-90-21 

 Hỏi:    Con  người  lúc  ban  đầu,  lúc  chưa  đến  thế  giới  loài  người,  xin  hỏi  ý 

nghĩa của việc đến nhân gian này là gì? 

 Ðáp:    Trong  kinh  có  giải  thích:  ‘nhân  sanh  thù  nghiệp’  (con  người  do 

nghiệp  sai  khác  mà  sanh),  đời  trước  tạo  nghiệp  đời  này  chịu  quả  báo  nên 

phải đầu thai vào sáu nẻo luân hồi.  Chúng ta nói đầu thai đến thọ  thân này 

có hai nguyên nhân: một là đến để thọ quả báo; hai là chư Phật Bồ Tát thừa 

nguyện tái lai (theo nguyện vọng trở lại) thị hiện để độ chúng sanh. 21-90-21 

 Hỏi:    Tất  cả  sanh  vật  trên  thế  giới  đều  có  ‘cảm  tính’,  không  chỉ  có  người 

mới có linh tính.  Xin hỏi linh tính từ đâu đến?            

 Ðáp:    Trong  kinh  đức  Phật  nói  với  chúng  ta  linh  tính  là  vốn  sẵn  có  chứ 

không phải từ đâu đến.  Không có đi, không có lại, không có sanh diệt, vốn 

có sẵn, đây mới thật là mình; trong Thiền tông có danh từ: ‘phụ mẫu vị sanh 

tiền bổn lai diện  mục’ (mặt mũi vốn có của mình khi cha mẹ chưa sanh ra) 

tức là chữ ‘linh tính’ này. 

Bạn nói tất cả sanh vật đều có cảm tính, chữ cảm tính này trong nhà 

Phật  có  phân  ra  hai  loại:  động  vật  (chúng  sanh  hữu  tình) thì  xưng  là  ‘Phật 

tánh’,  thực  vật  (chúng  sanh  vô  tình)  thì  xưng  là  ‘pháp  tánh’.   Phật  tánh  và 

pháp tánh đều sẵn có, không có đến, không có đi. 

Ðích thật  linh  tính của  mỗi  người có cao thấp khác nhau, cao  nhất  là 

linh  tính  của  Phật  Bồ  Tát,  khi  so  sánh  thì  chúng  ta  thua  xa.   Nguyên  nhân 

này  là ở chỗ  nào?  Trong kinh  Hoa Nghiêm đức Phật  nói  rất rõ ràng: ‘ Linh 

 tính  của  tất  cả  chúng  sanh  đều  bình  đẳng,  nhất  định  không  có  sai  khác, 

 nhưng vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng được’.  Ngày nay linh 

tính của chúng  ta không có, biến thành  rất ‘yếu’ là  tại  vì  vọng tưởng, phân 

biệt,  và  chấp  trước  trộn  lẫn  trong  linh  tính,  làm  cho  linh  tính  không  còn 

‘linh’  nữa,  sự  việc  là  như  thế  đó.   Ðức  Phật  khổ  tâm  nhọc  sức  giáo  hoá 

chúng sanh cũng là để dạy chuyện này.  Chỉ cần  một ngày nào đó chúng ta 

giác  ngộ, buông bỏ tất cả  vọng tưởng, phân biệt, chấp trước,  linh tính  viên 

mãn của chúng ta sẽ được khôi phục trở lại, khôi phục như vậy gọi là ‘thành 

Phật’.     21-90-28 

 Hỏi:   Xin hỏi tại sao trong kinh Phật có rất nhiều chữ nhiều câu được lập lại 

hoài? 

 Ðáp:   Sự dạy  học trong  nhà Phật không sợ lập  lại, không  ngừng  lập đi  lập 

lại, không sợ phiền  hà  mà  lập  lại,  lý do chánh cũng  vì  người ta không khai 

ngộ.  ‘Lập lại’ là danh từ mà người Trung quốc thường gọi là ‘nhắc đi, nhắc 

lại, dặn dò’, đây là từ bi đến mức cùng cực!  Chúng ta biết được rồi thì phải 

biết ơn.  Nếu không có sự  lập  lại  thì chúng ta  rất dễ quên, chớp  mắt thì đã 

quên mất rồi.   Dặn dò cả ngàn vạn lần, lập lại hoài mà chúng ta vẫn không 

tỉnh ngộ, như vậy mới biết nghiệp chướng của chúng ta nặng đến đâu. 

Câu ‘Nghiệp chướng nặng nề’ này chúng ta nghe nhiều lần rồi nhưng 

vẫn không hiểu rõ.  Nếu có thể hiểu được phần nào thì mình sẽ khởi tâm biết 

ơn, khởi ý niệm quay đầu giác ngộ, thật muốn y giáo phụng hành. 

Người  xưa  ở  Trung  quốc  không  thích  lập  lại,  việc  này  khác  hẳn  với 

người  Ấn  độ,  người  Ấn  độ  cứ  lập  đi  lập  lại  hoài.   Ngôn  ngữ  văn  tự  của 

Trung quốc đòi hỏi phải rõ ràng, ngắn gọn, nguyên nhân chánh là vậy nên số 

người khai ngộ ở Trung quốc không bằng người ở Ấn độ.  Dùng cách ‘điểm 

đáo vi chỉ’ (chỉ điểm vừa tới mức thì ngưng, ở đây có nghĩa là gợi ý cho đủ 

hiểu  là  thôi,  không  nói  huỵch  toẹt  ra)  cho  những  người  thượng  căn,  thông 

minh  thì  được,  còn  người  trung  và  hạ  căn  thì  không  có  kết  quả.   Như  thế 

chúng  ta  mới  hiểu  đức  Phật  dùng  phương  pháp  này  ở  Ấn  độ  đích  thật  làm 

cho ‘tam căn phổ bị,  lợi độn toàn thâu’ (gồm  hết ba căn  thượng,  trung,  hạ, 

thông minh, ngu độn đều có ích lợi) 21-90-32   

 Hỏi:    Có  một  số  bạn  đồng  tu  thường  mời  các  pháp  sư  khác  đến  để  giảng 

khai thị, con không muốn đi nghe và khuyên người khác không đi nghe, xin 

hỏi cách làm này đúng không?  Hằng thuận chúng sanh thì phải làm sao? 

 Ðáp:   Nếu chúng ta tu học đích thật đã khai ngộ, khi tất cả chúng sanh giảng 

kinh thuyết pháp, chỉ cần họ nói chánh pháp, không phải tà pháp thì chúng ta 

đều có thể nghe, tà chánh nhất định phải phân biệt rõ ràng.  Tuy những gì họ 

nói  khác  với  pháp  môn  tu  học  của  chúng  ta,  chúng  ta  cũng  nên  đi  nghe  để 

làm trang nghiêm đạo tràng.  Ðể cho người mới học nhìn thấy đạo tràng rất 

đông đảo rồi tăng trưởng lòng tin.  Thậm chí người mới học giảng kinh  mà 

giảng chánh pháp, chúng ta cũng nên đi nghe để làm trang nghiêm đạo tràng, 

vậy  mới  đúng.   Nếu  công  phu  của  mình  không  đủ,  nghe  người  ta  nói  về 

những pháp môn khác, trong tâm tự mình không biết phải làm sao, như vậy 

thì không nên nghe.  Nếu bạn không có định lực, tu học không có nền móng 

vững chắc thì bạn không nên nghe, như vậy là đúng. 

‘Hằng thuận chúng sanh’ là một trong Mười Nguyện Phổ Hiền, đây là 

cách nói với Pháp thân đại sĩ, chúng ta cũng nên học theo.  Buông bỏ vọng 

tưởng, phân biệt, và chấp trước, tất cả đều tùy thuận người khác.  Trong lúc 

tùy thuận, nhất định phải quan sát kỹ lưỡng, nếu là thiện pháp thì mình tùy 

thuận, nếu là ác pháp thì không thể tùy thuận.  Tùy thuận phải dùng lý trí mà 

không thể dùng cảm tình.   21-90-33 



 Hỏi:    Sanh  mạng  là  vĩnh  hằng,  không  sanh  không  diệt,  xin  hỏi  có  một  số 

phận  (hoặc  mạng  vận  cố  định)  hay  không?   Nếu  có  thì  ai  đặt  ra  những  số 

phận này?             

 Ðáp:    Sanh  mạng  đích  thật  là  vĩnh  hằng,  không  sanh,  không  diệt,  không 

tăng, không giảm.  Nếu là không tăng, không giảm thì đâu có số phận!  Nếu 

bạn cho là có số phận thì đã khởi vọng tưởng rồi.  Xa lìa vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước thì chân tướng  hiện rõ, bạn  mới  hiểu rõ chân tướng của  vũ 

trụ  nhân  sanh.   Trong  tâm  xen  tạp  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  là 

chướng ngại, chướng ngại chúng ta thấy đạo.  Thấy đạo là như thế nào?  Là 

hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh.   Thế nào là định số và không định 

số?   ‘ Phàm  có  tướng  đều  là  hư  vọng’,  ‘Tất  cả  pháp  hữu  vi  đều  giống  như 

 mộng, huyễn, bào, ảnh’; tất cả hiện tượng đều không phải thật, đều là huyễn 

hoá, nếu bạn  hiểu được đạo lý  này thì ‘niệm đầu’ (tâm  niệm) sẽ không còn 

nữa. 

Sanh mạng là vĩnh hằng, không sanh không diệt, nhà Phật không gọi 

là  ‘sanh  mạng’  mà  gọi  là  ‘thần  thức’,  người  Trung  quốc  gọi  là  ‘linh  hồn’. 

Chúng sanh trong lục đạo tùy theo nghiệp lực đi đầu thai, xả thân, thọ thân. 

Nhà Phật nói có hai loại sanh tử: phân đoạn sanh tử và biến dị sanh tử; hai 

loại  sanh  tử  này  cũng  là  hư  vọng,  không  phải  chân  thật.   Nhưng  bạn  phải 

chuyển tám thức thành ‘đại viên kính trí’ thì  mới  hiểu  rõ được cái  hư vọng 

này;  chưa  chuyển  tám  thức  thành  bốn  trí,  bạn  vẫn  không  tránh  khỏi  bị  kẹt 

trong  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  chỉ  có  mức  độ  sâu  cạn  khác  nhau 

mà  thôi.   Từ đó  mới  biết  tu  hành  chứng  quả  đích  thật  không  phải  dễ.    Ðối 

với tất cả pháp trong thế gian và xuất thế gian đều không chấp trước thì mới 

có thể vượt khỏi lục đạo; không phân biệt thì mới vượt khỏi thập pháp giới; 

cuối cùng không có vọng tưởng thì chứng được Phật quả cứu cánh viên mãn. 

Phật dạy chúng ta phá vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; trong Pháp 

tướng tông nói lý, nói sự rất cặn kẽ, đây là một phương pháp giáo hoá chúng 

sanh.  Nếu bạn thích ‘tưởng’ thì [phương pháp này] đặt ra rất nhiều đề mục 

cho  bạn  ‘tưởng’.   Tưởng  đến  cuối  cùng  bạn  không  muốn  ‘tưởng’  nữa  thì 

buông bỏ hết, cách này gọi là ‘tư tận hoàn nguyên’ (nghĩ đến cùng thì trở về 

nguồn  gốc).   Người  quen  dùng  đầu  óc,  quen  suy  nghĩ  thì  Tướng  Tông  dạy 

cho  họ  lao  đầu  vô  mà  tưởng;  người  không  thích  dùng  đầu  óc,  không  thích 

suy nghĩ, Tịnh Tông dạy họ đừng suy nghĩ (tưởng).  Từ đó có thể biết được, 

đối  với  tất  cả  căn  tánh  của  chúng  sanh  phương  pháp  dạy  học  của  đức  Phật 

hoàn toàn không giống nhau, nhưng mục đích sau cùng đều là ‘buông bỏ tất 

cả’, được vậy mới có thể thấy ‘chân tướng sự thật’. 21-90-33 

 Hỏi:   Trong trường con, lúc dạy về âm thanh học thì con thường nêu lên sự 

khác biệt giữa “thật tướng” của “tánh nghe” Phật dạy trong kinh điển và Âm 

Thanh Học của Vật Lý, xin hỏi như vậy có phải là ‘dạy sai’ cho chúng sanh 

không? 

 Ðáp:    Câu  hỏi  này  rất  sâu.   Nhà  Phật  gọi  ‘tánh  nghe’  là  phương  pháp  tu 

hành  của  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  nói  trong  kinh  Lăng  Nghiêm;   Bồ  Tát  từ 

phàm phu tu thành Phật đều dùng công phu của ‘tánh nghe’, ‘phản văn văn 

tự tánh, tánh thành vô thượng đạo’ (xoay trở lại nghe nơi tự tánh, tánh thành 

đạo  vô  thượng).   Nếu  bạn  muốn  hiểu  rõ  việc  này,  nhất  định  phải  đọc  kinh 

Lăng Nghiêm, phải dồn công phu trên kinh này.  Có chỗ giống nhưng cũng 

có chỗ khác so với ‘âm thanh học’, đều phải phân biệt rõ ràng. 

‘Phản  văn  văn  tự  tánh’  là  một  phương  pháp  tu  hành  rất  cao,  người 

thường làm không nổi.  Nói thật ra đây là một phương pháp tu hành rất cao 

trong  Thiền  tông chớ không phải  là  một phương pháp phổ thông.  Nếu bạn 

có thể  hiểu được thì rất tốt, nếu  hiểu không được thì khuyên  người thật thà 

niệm Phật.  Dùng âm thanh cũng tốt, cổ đức thường nói: ‘ Phật hiệu từ trong 

 tâm sanh lên, miệng niệm ra tiếng, tai nghe trở vô’,  phương pháp này rất dễ 

nhiếp tâm, cũng có một chút liên quan đến ‘thanh học’. 21-90-34 

 Hỏi:    Từ  tượng  vẽ  để  xem  thì  thân  Phật  Bồ  Tát  cũng  giống  thân  thể  của 

phàm phu, cũng có máu có thịt, xin hỏi tại sao lại không sanh không diệt? 

 Ðáp:   Tượng vẽ và tượng bằng nhựa mà bạn nhìn thấy có sanh có diệt, ứng 

hóa thân của Phật  Bồ  Tát cũng có sanh có diệt.  Tuy đức Phật  A  Di Ðà có 

thọ mạng rất dài, tương lai cũng có lúc sẽ nhập diệt.  Khi đức Phật A Di Ðà 

nhập niết bàn, buổi sáng nhập niết bàn, buổi chiều Quán Thế Âm Bồ Tát liền 

vào vị Phật, thị hiện thành Phật, ai nói không có sanh diệt? 

Nói  không  sanh  không  diệt  là  nói  ‘Pháp  thân’,  Pháp  thân  không  có 

sanh diệt, Báo thân có sanh không diệt, Ứng hóa thân có sanh có diệt.  Tây 

phương Cực Lạc thế giới có bốn cõi, Ứng hoá thân của A Di Ðà Phật vẫn có 

sanh  có  diệt.   Hiện  nay  chúng  ta  cũng  có  ba  thân,  thân  bằng  máu  thịt  của 

chúng ta là ‘ứng thân’, thân này có sanh có diệt; chúng ta cũng có báo thân 

nhưng  chưa  chứng  được;  chúng  ta  cũng  có  pháp  thân  nhưng  cũng  chưa 

chứng được.  Pháp thân là căn tánh của sáu căn, căn tánh của sáu căn không 

sanh không diệt, ở mắt thì gọi là ‘tánh thấy’, ở tai thì gọi là ‘tánh nghe’, kiến 

văn  giác  tri  (thấy  nghe  hiểu  biết),  cánh  cửa  của  sáu  căn  phóng  quang  động 

địa, đó thì không sanh không diệt. 

Người  thế  gian  nói  ‘tinh  thần  không  diệt’,  tinh  thần  và  thân  thể  hợp 

thành  một.   Nhưng  thân  thể  có  sanh  diệt,  tinh  thần  không  diệt.   Chúng  ta 

xem  sách  ngoại  quốc  nói  về  luân  hồi,  họ  nói  ‘linh  hồn’  không  sanh  không 

diệt.  Linh hồn giống như người lái xe, thân thể giống chiếc xe, xin đừng coi 

chiếc  xe  thành  chính  mình,  nếu  không  thì  sai  rồi.   Xe  chạy  hết  mấy  trăm 

ngàn  dặm  không  thể  chạy  nữa  thì  bỏ  đi  đổi  một  chiếc  xe  mới,  đây  là  ‘đầu 

thai chuyển thế’.  Thân này không dùng nữa, đổi một thân khác.  Thân thể có 

sanh diệt, linh hồn không có sanh diệt, sự nhận thức này so sánh còn cao hơn 

những  sự  hiểu  biết  thông  thường.   Nhưng  nhà  Phật  nói  với  chúng  ta,  linh 

hồn vẫn có sanh diệt, thật không có sanh diệt là ‘cái tánh’ của linh hồn, trong 

nhà Phật gọi là ‘tâm tánh’, cái này không sanh diệt. 21-90-48 

 Hỏi:   Xin hỏi ‘tri kiến lập tri’ và ‘tác quan’ có khác nhau không?  Làm sao 

phân biệt? 

 Ðáp:   Chuyện này đức Phật nói trong kinh Lăng Nghiêm rất rõ ràng, đây là 

một vấn đề lớn.  ‘Tri kiến lập tri thị vô minh bổn’, người sơ học như chúng 

ta rất khó  hiểu  rõ ý  nghĩa của câu  này.  Nếu  muốn  nói bốn chữ này  nói  hai 

tiếng  đồng  hồ  cũng  nói  không  rõ  ràng,  tốt  nhất  bạn  nên  đọc  kinh  Lăng 

Nghiêm, có cơ sở xong rồi mới trở lại hỏi.  21-90-48 

 Hỏi:   Pháp sư nói: ‘Tùy duyên là tùy thuận đạo lý của Phật pháp mà không 

tùy  thuận  nhân  tình’.   Ðây  là  một  xã  hội  tràn  đầy  nhân  tình,  nếu  tùy  thuận 

Phật pháp mà không tùy thuận nhân tình thì không hợp với nhân tình sẽ làm 

cho  người  xung  quanh  lánh  xa.   Phật  pháp  không  rời  thế  gian  pháp,  Phật 

pháp không hoại thế gian pháp.  Phật pháp theo đuổi minh tâm kiến tánh, thế 

pháp  theo  đuổi  ngũ  dục  lục  trần.   Xin  hỏi  trong  hai  việc  này  có  mâu  thuẫn 

lẫn nhau không? 

 Ðáp:   Phật pháp không làm hoại thế gian pháp, ‘hằng thuận chúng sanh, tùy 

hỷ  công  đức’  thì  làm  sao  không  thuận  nhân  tình?   Nếu  không  thuận  nhân 

tình thì không phải là Phật pháp; Phật pháp thì phải thuận nhân tình.  Dùng 

trí huệ để thuận nhân tình, không mê, đó mới là Phật pháp.   Dùng tình cảm 

‘mê’ để thuận nhân tình là pháp thế gian.  Người thế gian không thông hiểu 

tình và lý, mê hoặc ở trong đó, không thể so với Phật Bồ Tát, thế nên người 

trong thế  gian phải  học Phật.  Phật pháp tức là sanh hoạt thực tế của chúng 

ta,  Phật  pháp  vận  dụng  trên  việc  làm,  xử  sự,  đối  [xử  với]  người,  tiếp  [xúc 

với] vật, mới thật đạt được hạnh phúc mỹ mãn.  Nếu học Phật mà không phù 

hợp với nhân tình, gây bất hòa với người khác, làm họ xa lánh thì bạn không 

thông hiểu Phật pháp. 

Huệ Năng đại sư nói: ‘ Phật pháp là pháp bất nhị, nhị pháp không phải 

 là Phật pháp’.  Nếu bạn hiểu Thế pháp và Phật pháp là một chứ không phải 

là hai thì mới thật hiểu được Phật pháp.  Nếu là một thì tại sao còn phân biệt 

Thế pháp và Phật pháp?  Tức là giác và mê mà thôi.  Nếu giác thì thế pháp 

tức là Phật pháp; nếu mê thì Phật pháp là thế pháp.  Ðức Phật nói: ‘ Mê ngộ 

 không hai’.  Tại sao nói mê ngộ là một, không là hai?  Sự là một sự việc, mê 

cũng là nó mà ngộ cũng là nó, cho nên  mê ngộ là không hai.  Pháp có biến 

đổi  không?   Không  có.   Khi  mê,  pháp  không  biến  thành  mê;  khi  ngộ,  pháp 

cũng  không  biến  thành  ngộ.   Quý  vị  ‘tham’[cứu]  kỹ  lưỡng  đạo  lý  này,  lìa 

khỏi tâm ý thức mà ‘tham’ thì mới hiểu đạo lý này rõ ràng. 

Người thế gian tìm cầu ngũ dục lục trần, ngũ dục lục trần là Phật pháp 

hay không?  Khi giác thì là Phật pháp.  Mỗi ngày tụng kinh, niệm Phật, bái 

sám  là  Phật  pháp  hay  không?   Khi  mê  thì  không  phải  là  Phật  pháp.   Thế 

pháp  và  Phật  pháp  ở  tại  chỗ  mê  và  ngộ,  không  ở  trên  sự  tướng.   Trên  sự 

tướng  không  có  mê  ngộ,  mê  ngộ  ở  trong  tâm  người.   Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm, trong 53 lần tham vấn của Thiện Tài đồng tử có Thắng Nhiệt Bà La 

Môn,  Cam  Lồ  Hỏa  Vương,  Phạt  Tô Mật  Ða  Nữ truy  cầu  ngũ  dục  lục  trần, 

tức  là  tham,  sân,  si,  tất  cả  đều  là  Phật  pháp  vì  họ  giác  mà  không  mê.   Chư 

Phật  Bồ  Tát thị  hiện  trong  thế  gian,  có  khi  làm  Thiên  vương,  nhân  vương, 

người kinh doanh,  người  làm công,  đủ  ngành, đủ  nghề, nam  nữ,  già trẻ, tất 

cả đều là Phật pháp. 

Thí dụ khi thiền sư Vĩnh Minh Diên Thọ chưa xuất gia, ngài làm một 

viên  chức  nhỏ,  mỗi  ngày  lấy  tiền  trong  công  quỹ  để  đi  phóng  sanh,  đó  là 

Phật pháp hay là thế pháp?  Ðó là Phật pháp vì ngài không mê.  Thế pháp và 

Phật pháp không ở  trên sự tướng  mà ở trong  một  niệm.  Một  niệm  giác,  vì 

lợi ích của tất cả chúng sanh thì đó là Phật pháp; một niệm mê, tự tư ích kỷ, 

hại  người  lợi  mình  là  thế  pháp.   Cho  nên  Phật  pháp  và  Thế  pháp  là  một, 

không phải là hai.  21-90-48 

---o0o--- 

13. CÚNG DƯỜNG 

 Hỏi:   Sư phụ thường nói cúng dường đạo tràng, cúng dường chúng xuất gia 

phải  có  trí  huệ;  nếu  đạo  tràng  không  làm  việc  đạo,  người  xuất  gia  mất  đạo 

tâm,  người  cúng  dường  cũng  phải  chịu  trách  nhiệm.   Nhưng  sư  phụ  cũng 

thường tán  thán pháp sư Ðàm  Thiền cúng dường đạo tràng  là dùng thái độ 

‘ nhân quả của ai người đó tự chịu’.  Còn nói: ‘ Làm việc tốt thì đừng sợ để 

 lại  tệ  hại’.    Nếu  chúng  ta  dùng  tâm  cung  kính  tôn  trọng  Tam  Bảo,  không 

thấy  lỗi  lầm  của  đạo  tràng  và  tăng  chúng  đi  cúng  dường,  cho  dù  họ  làm 

không như pháp mải mê phóng dật hưởng thụ, xin hỏi chúng con vẫn có thể 

tu tích công đức viên mãn hay không? 

 Ðáp:    Nếu  có  thể  làm  được:  ‘ Không  thấy  lỗi lầm  của  thế  gian’,  hiểu  được 

nhân  quả  ai  làm  nấy  chịu  thì  công  đức  của  bạn  viên  mãn,  nhưng  việc  này 

phải thật có trí huệ.  Nếu việc làm đó không đúng như pháp,  phá hoại hình 

tướng của Phật giáo, tội này rất nặng, công đức của bạn tuy là viên mãn có 

thể  sanh  Tịnh  độ,  nhưng  đối  phương  tạo  tội  cực  nặng  phải  đọa  tam  đồ,  vì 

nghĩ đến người đó chúng ta cũng phải có tâm từ bi. 

Lập trường của  mỗi  người không  giống  nhau, Ðàm Thiền pháp sư là 

người xuất gia, cúng dường đạo tràng phần nhiều là tự viện của người xuất 

gia, đạo tràng thọ giới, đây là tổ đình, đây là một tấm lòng yêu thương, một 

tấm  lòng  báo  ân.   Ðạo  tràng  Ðàm  Thiền  pháp  sư cúng  dường  không  ở  gần 

nhau,  không  thể  nào  lo  được  chu  toàn,  cho  nên  nói  ‘nhân  quả  ai  nấy  tự 

chịu’.   Nếu đạo tràng gần nhau, có thể đi tham học và lo lắng chiếu cố, tình 

hình  sẽ  không  giống  vậy.   Thế  nên  chuyện  gì  cũng  không  thể  quơ  đũa  cả 

nắm. 

Phương  pháp  cúng  dường  đạo  tràng  tốt  nhất  là  đem  đạo  tràng  cho 

người  xuất  gia  hoặc  tại  gia  mượn  hoặc  cho  mướn.  Thí  dụ  tôi  xây  giảng 

đường  này,  giấy  tờ  chủ  quyền  của  giảng  đường  là  của  tôi,  người  xuất  gia 

hoặc tại gia cư sĩ làm việc đạo ở đó, tôi có thể cho mượn hoặc cho mướn với 

một số tiền tượng trưng,  mỗi  năm  một đồng tiền  mướn,  nếu  việc  làm được 

như pháp thì  làm  luôn,  nếu không  như pháp thì chấm  dứt không cho  mướn 

nữa.  Cách làm này rất tốt, sau này không có vấn đề tranh giành đạo tràng. 

21-90-46 

---o0o--- 

14.TÔN GIÁO 

 Hỏi:    Lão  pháp  sư  thường  nói  tất  cả  tôn  giáo  đều  là  hạng  nhất,  không  có 

hạng  nhì.  Nhưng trong số  nhiều tôn  giáo  như vậy, có thể  liễu sanh tử xuất 

tam giới thì chỉ có Phật giáo.  Xin hỏi nếu tất cả tôn giáo đều là hạng nhất, 

vậy  thì  tại  sao  phải  học  Phật  làm  chi?   Có  phải  đây  là  phá  hoại  cơ  duyên 

thành Phật của tất cả chúng sanh? 

 Ðáp:    Ðây  nhất  định  không  phải  phá  hoại  cơ  duyên  thành  Phật  của  tất  cả 

chúng sanh, nếu có phá hoại thì thanh tịnh pháp thân sẽ không biến hiện ra 

các tôn giáo.  Tất cả những pháp thế và xuất thế gian bao gồm hết những tôn 

giáo,  chủng  tộc,  quốc  gia,  thế  giới,  tinh  cầu  khác  nhau  đều  là  từ  pháp  thân 

biến  hiện  ra,  đều  có  chung  một  pháp  thân.   Bất  luận  luân  chuyển  như  thế 

nào, đời  này  họ  là  một tín  đồ Cơ Ðốc  giáo, có thể đời sau sẽ  là  Phật  giáo. 

Ðời  này  theo  Phật  giáo,  đời  sau  có  thể  theo  Ấn  độ  giáo.   Sáu  nẻo  luân  hồi 

không biết  luân chuyển đến chỗ  nào,  nhưng sau cùng cũng  phải trở  về  một 

pháp thân chung. 

Người ngoại quốc nói về ‘đời trước đời này’ đều là sự thật.   Không kể 

là  tôn  giáo chủng tộc  nào  hiện  nay đều biết có Phật  giáo, đều  biết có  A Di 

Ðà Phật, thế thì tốt rồi.  Nhà Phật nói ‘ Một phen lọt vào tai, vĩnh viễn là hạt 

 giống đạo’, trong a lại gia thức của họ có gieo hạt giống của Phật, tương lai 

gặp duyên cũng sẽ thành Phật.  Cho nên tôi nhìn tất cả tôn giáo cũng đều là 

Phật giáo, tất cả thần minh mà các tôn giáo thờ phượng đều là hóa thân của 

Bồ Tát, họ dùng nhiều thân phận vai trò để giáo hóa chúng sanh, giúp chúng 

sanh giác ngộ, nếu bạn đọc kinh Hoa Nghiêm thì sẽ hiểu rõ.  Nhà Phật nói: 

 ‘phương tiện hữu đa môn, quy nguyên vô nhị lộ’ (phương tiện có nhiều cửa 

 ngõ, đường về nguồn  không hai), đây mới thật là từ bi chân thật. 

Ngày nay xã hội động loạn, chúng ta làm sao để an định cục diện rối 

loạn  [trong  xã  hội]?   Quan  trọng  nhất  là  tôn  giáo  đoàn  kết,  chủng  tộc  hài 

hòa, đầu tiên phải đòi hỏi xã hội an định, nhất định phải biết đạo lý này. 

21-90-46 

---o0o--- 

15.CHÁNH TRỊ 

 Hỏi:     Gần  đây  tình  hình  trên  biển  Ðài  Loan  rất  căng  thẳng,  xin  hỏi  tín  đồ 

Phật giáo nên dùng tâm trạng gì để nhìn chuyện này? 

 Ðáp:    Ðem  tâm  định  trở  lại,  thật  thà  niệm  Phật,  cầu  chư  Phật  Bồ  Tát giúp 

đỡ, cầu Phật  lực  gia trì,  hy  vọng có thể hóa giải  hiểm  họa, nếu chúng  ta có 

thể làm được điểm này thì cũng rất tốt.         21-90-39 



---o0o--- 

16.SIÊU ÐỘ 

 Hỏi:   Ðệ tử chủ yếu  là tu pháp  môn  niệm Phật, có  một đứa con  gái gả  vào 

gia đình Thiên Chúa giáo, đứa con rể và cháu ngoại đều bị bên bà nội và mẹ 

chồng kéo vào đạo, nhưng vì công việc và sự học nên họ không tham gia các 

hoạt  động  và cũng  không tin.  Ðứa con  gái  hiện  nay chưa  tin [Thiên Chúa] 

mà cũng không tin Phật.  Xin hỏi đệ tử có thể cầu nguyện cho gia đình của 

họ bình an, hòa thuận, công việc thuận lợi, và siêu độ cho tổ tiên của họ hay 

không? 

 Ðáp:   Không  kể  là  họ tin tôn  giáo  nào, bạn  học Phật  và  hồi  hướng cho  họ 

đều có lợi ích, chỉ cần có tâm chân thành.  Kế đến thay họ siêu độ cho tổ tiên 

của họ cũng được. 21-90-08  

 Hỏi:   Xin hỏi có nhất định phải lập một bài vị cho oan gia nhiều đời và nhờ 

Ðịa Tạng Bồ Tát làm chứng  minh  mới có thể hoàn toàn tiêu trừ oan trái nợ 

nần từ nhiều kiếp?  Hình như Tân Gia Ba không có phong tục này. 

 Ðáp:   Tiêu trừ không nổi!  Bạn muốn tiêu trừ họ, họ cũng muốn đến tiêu trừ 

bạn nên chiến tranh sẽ xảy ra.  Tân Gia Ba cũng có, Công Ðức Ðường trong 

Cư Sĩ Lâm có làm pháp hội siêu độ, mỗi năm người ta cúng bài vị cho oan 

gia chủ  nợ rất  nhiều.  Có  một số pháp sư  chủ trì pháp  hội đã  học qua ‘Lớp 

Bồi  Huấn’  nên  họ  đã  hiểu  được  đạo  lý  và  phương  pháp,  cũng  có  thể  giảng 

khai thị cho đại chúng, và phối hợp với đạo tràng Cư Sĩ Lâm mỗi ngày giảng 

kinh niệm Phật, đem tất cả công đức này hợp lại cho nên hiệu quả của việc 

siêu độ có phần thù thắng. 

Dựng  một  bài  vị  siêu  độ  oan  gia  chủ  nợ  là  làm  trên  hình  thức,  quan 

trọng hơn vẫn là hiểu lý luận.  Trong cả đời chúng ta không vì mình mà vì sự 

phồn vinh và an định của xã hội, vì nền hòa bình của thế giới, vì hạnh phúc 

của nhân dân, chỉ cần phát tâm như vậy thì rất có ích lợi, thật được chư Phật 

hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  ủng  hộ.   Chúng  ta  thường  nói  câu:  ‘Người 

cùng một tâm, tâm cùng một lý’.  Nếu chúng ta gặp người như vậy chúng ta 

cũng  kính  phục  họ,  cho  dù  đã  có  xích  mích  gì  trước  kia,  chúng  ta  cũng 

không dám giữ lấy tâm niệm trả thù.  Vì họ làm rất nhiều việc thiện cho xã 

hội,  việc  thiện  mà  họ  làm  cũng  giống  như  chúng  ta  làm,  vì  vậy  quỷ  thần 

cũng biết tu ‘tùy hỷ công đức’.       21-90-37 



---o0o--- 

17.PHÓNG SANH 

 Hỏi:   Trong đạo tràng có phóng sanh gà, xin hỏi có thể đem trứng gà đi bán 

và  mua  hương  dầu,  để  cho  gà  cũng  trồng  phước  điền;  hoặc  dùng  phương 

pháp khác để xử lý? 

 Ðáp:    Có  thể,  bạn  nghĩ  rất  chu  đáo.   Trong  đạo  tràng  có  gà  [mà  người  ta] 

phóng sanh phải nên chú ý một việc, phải tách rời gà trống và gà mái, không 

nên nuôi chung một chỗ.  Ðược vậy thì trứng gà mới không có sanh mạng và 

không thể nở ra gà con, trứng gà này có thể đem bán.  Nếu không thì trứng 

gà  này có sanh  mạng,  nếu bạn bán trứng  này thì cũng  là sát sanh, chúng ta 

phải chú ý điểm này.          21-90-10 

---o0o--- 

18.XUẤT GIA 

 Hỏi:   Con là Phật tử xuất gia ở Ðại Lục, tuy xuất gia nhưng thường bị vấn 

đề nam  nữ quấy  nhiễu.  Vào  mùa  hè trong chùa có các cô thiếu  nữ mặc áo 

quần mỏng manh, tâm lý và sinh lý của người trẻ tuổi đương nhiên sẽ có rất 

nhiều  sự phản  ứng.   Xin  hỏi  người  xuất  gia  nên  giải  quyết  vấn  đề  này  như 

thế nào? 

 Ðáp:    Việc  này  rất  khó!   Trong  nước  khó,  ở  nước  ngoài  còn  khó  hơn  vì  ở 

nước ngoài còn phóng khoáng hơn trong nước.  Ðây là sự khảo nghiệm của 

bạn, nếu bạn có thể vượt qua cửa ải này thì sẽ có thành tựu [sau này].  Nếu 

không vượt qua nổi cửa ải này, tốt nhất nên hoàn tục kết hôn, làm Phật tử tại 

gia  cũng  tốt.   Trong  thời  đại  hiện  nay,  những  người  tại  gia  học  Phật  thành 

công  rất  nhiều,  các  người  niệm  Phật  ở  trong  và  ngoài  nước  vãng  sanh  có 

được tướng lành vô cùng hy hữu, [trong số] người vãng sanh đích thật tại gia 

nhiều hơn xuất gia, vả lại nữ nhiều hơn nam. 

Người trẻ tuổi nhất định phải biết tránh và giảm bớt tiếp xúc.  Nhưng 

trên  thực  tế  thì  rất  khó  khăn,  nguyên  nhân  là  hiện  nay  đạo  tràng  không  có 

nguồn cung cấp tài chánh và phải hoàn toàn nhờ vào sự cúng dường của tín 

chúng  tại  gia,  cho  nên  [họ] không  thể  không  giao  thiệp,  không  tiếp  đãi  tín 

đồ.  Vì vậy người chân chánh xuất gia nhất định phải tìm hoàn cảnh tịch tĩnh 

để tu học, nơi này Thế Tôn gọi là ‘A lan nhã’. 

Thời xưa chùa chiền được xây dựng trong núi sâu, ít có người qua lại, 

giao thông bất  tiện,  hoàn cảnh tu  học rất thanh tịnh.  Nhưng  ngày  nay  giao 

thông thuận lợi, tuy tòng lâm tự viện xây trên núi cao vì sợ phiền hà, nhưng 

có đường lộ dẫn lên tận chỗ, xe cộ cũng có thể lên núi, như vậy thì làm sao 

có thể tu hành?  Vì vậy nên lựa chọn những hoàn cảnh thanh tịnh, tách rời và 

cách  xa  thế  giới  bên  ngoài  để  tu  học,  những  nơi  như  vậy  dễ  [nuôi]  dưỡng 

đạo. 

Người trẻ tuổi  học Phật thành tựu được đều dựa trên chữ ‘duyên’, tự 

mình phải xử lý nhân duyên tu học của mình cho tốt đẹp.  Duyên quan trọng 

nhất  là  thân  cận  thiện  tri  thức,  đạo  tràng,  và  bạn  đồng  tu.   Ðầy  đủ  ba  thứ 

duyên này thì có thể thành công.   21-90-45 

---o0o--- 

19.TẠI GIA 

 Hỏi:   Tu  học cần phải có thầy tốt và đồng tham đạo  hữu tốt.  Nếu thật tìm 

không ra xin hỏi có thể ở nhà tu một mình không? 

 Ðáp:   Thầy và bạn học có thể gặp mà không thể [tìm] cầu, đây đều là duyên 

phận, nếu ra sức đi tìm cũng rất khó gặp được.  Nhưng nhất định phải có  ý 

nguyện  tìm  thầy  tìm  bạn  đồng  tu  thì  mới  có  thể  gặp  được;  nếu  cả  ý  niệm 

cũng không có thì sẽ không gặp.  Có tâm niệm (ý muốn) thì sẽ có cảm, nếu 

có cảm thì sẽ có ứng; nếu có cảm  mà chưa có ứng là vì chúng ta có nghiệp 

chướng, sau khi tiêu trừ nghiệp chướng cảm ứng sẽ hiện ra.  Nếu thật không 

gặp được thì ở nhà tự tu cũng rất tốt.      21-90-33 



 Hỏi:   Lúc đức Thế Tôn còn tại thế không cho đệ tử kết hôn sanh con, phải tu 

hạnh thanh tịnh.  Xin hỏi có phải là vì sẽ ảnh hưởng đến đạo nghiệp? 

 Ðáp:   Ðệ tử có chia ra tại gia và xuất gia.  Ðệ tử tại gia thì Phật cũng để họ 

kết hôn sanh con.  Nếu là đệ tử xuất gia thì đích thật là sẽ ảnh hưởng đến đạo 

nghiệp.  Xuất gia phải chuyên làm công tác sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh, 

phải thâm  nhập  kinh  tạng;  thâm  nhập kinh tạng  là  một công  việc khó khăn 

lâu  dài,  tốt  nhất  phải  không  phân  tâm.   Nhưng  đệ  tử  tại  gia  cũng  có  thể 

hoằng pháp lợi sanh, có rất nhiều cư sĩ có thành tựu lớn làm việc giảng kinh 

thuyết pháp.        21-90-36 



---o0o--- 

20.HIẾU ÐẠO 

 Hỏi:    Trong  nhà  con  có  nhiều  người  đều  là  Phật  tử,  ba  má  cũng  nhận  biết 

Phật giáo từ nhiều năm trước, tiếc là lúc họ chưa hiểu rõ và thâm nhập [vào 

Phật pháp], má con bị bịnh nặng qua đời, ba con lại mắc chứng người già si 

cuồng  loạn  trí,  vì  vậy  ba  má  đều  chưa  quy  y.   Bây  giờ  ngoài  việc  cho  ba 

uống thuốc, nghe  máy  niệm  Phật, con  và  người  nhà thay  mặt cho ba con ở 

trước bàn Phật sám hối và bố thí, xin hỏi có cần giúp cho ba con thọ tam quy 

y, làm như vậy có giúp đỡ gì được cho ổng không? 

 Ðáp:   Giúp  được.  Giúp ổng thọ tam  quy  y  là  một  phần  tâm  hiếu thảo của 

bạn.  Bạn nên thường vặn băng giảng về tam quy y cho ổng nghe.  Nếu ổng 

hiểu được thì đó là thật quy y, có ích lợi to lớn cho ổng.   21-90-12  

 Hỏi:   Hai năm trước em con bị đụng xe và qua đời, vì nghĩ đến sức khoẻ của 

má nên anh chị em chúng con che dấu không cho má biết, nói rằng em con 

đã đi ra nước ngoài làm ăn, không về thăm nhà.  Chúng con ai cũng biết làm 

vậy  là  đại  bất  hiếu,  đại  vọng  ngữ,  nhưng  không  thể  không  làm  vậy  gạt  má 

con.  Ðến nay cảm thấy quá khó khăn, chuyện gì cũng phải nói dối, xin hỏi 

nên làm sao? 

 Ðáp:   Cách làm của quý vị đều vì có lòng hiếu nghĩa, như vậy không gọi là 

vọng  ngữ,  trong  vọng  ngữ  gọi  là  ‘khai  duyên’  mà  không  phải  phạm  giới. 

Nếu sau khi má bạn biết được sẽ vô cùng đau khổ thì vẫn nên dùng thiện xảo 

phương  tiện  dấu  bà  tốt  hơn.  Khuyên  bà  niệm  Phật,  không  nên  chấp  trước 

 đối với thân tình, nên buông xả, như vậy mới không bị chướng ngại cho việc 

 niệm Phật vãng sanh.  

Phàm  người  niệm  Phật  đến  lúc  chót  không  thể  vãng  sanh  đều  không 

ngoài hai nguyên nhân: một là tình thân buông xả không được, đây là tham 

ái; còn thứ hai là oán thân chủ nợ không buông xả được, họ [oan gia chủ nợ] 

có lỗi đối với người đó, người đó chưa báo thù, vẫn còn giữ chặt trong lòng, 

đây là sân nhuể, cả hai đều không thể vãng sanh .  Cho nên đối với thân tình, 

 oan gia chủ  nợ phải nên xem lợt một chút, nhất tâm chuyên niệm  A Di Ðà 

 Phật, cầu sanh Tịnh độ. 

Bạn  phải  thường  nói  cho  bà  nghe  những  sự  thù  thắng  của  Tịnh  độ, 

công  đức  và  lợi  ích  của  sự  niệm  Phật,  và  các  câu  chuyện  về  những  người 

vãng sanh mà bạn biết được.  Giảng kinh bà chưa chắc đã hiểu, chưa chắc có 

hứng  thú,  kể  chuyện  người  vãng  sanh  bà  sẽ  thích  hơn.   Dùng  cách  này  để 

giúp đỡ, khuyến khích bà, như vậy mới tốt.  21-90-18 

 Hỏi:   Người lớn tuổi không có khả năng kinh tế, con cháu tu phước thế cho 

họ,  phát  tâm  tùy  hỷ  cúng  dường  Tam  Bảo,  xin  hỏi  có  phạm  tội  vọng  ngữ 

không? 

 Ðáp:   Như vậy không phải vọng ngữ, mà là tâm hiếu [kính].  Nếu họ không 

tin Tam Bảo, bạn nên dấu đừng cho họ biết, bạn ra tiền dùng tên của họ để 

tu phước, hồi hướng công đức cho họ, họ cũng có thể có phước, đây là tâm 

hiếu, là chuyện tốt, không có tội lỗi.   21-90-18 

 Hỏi:   Xin hỏi con nên độ ba má thành Phật trước rồi mới vãng sanh hay nên 

vãng sanh trước rồi trở lại độ họ? 

 Ðáp:   Ðức Phật trong kinh luận thường dạy chúng ta: ‘ Tùy duyên chứ đừng 

 phan  duyên’.   Tùy  duyên  mới  được  tự  tại,  tự  mình  muốn  làm  như  thế  nào 

thường  thường  sự  việc  đều  trái  ngược  với  ý  nguyện  của  mình,  vả  lại  làm 

không  được.   Bạn  thật  tình  nỗ  lực  tu  hành  y  theo  lời  dạy  của  Phật,  thường 

đem  công  đức  của  bạn  hồi  hướng  cho  cha  mẹ  thì  bạn  là  một  đứa  con  hiếu 

thảo.  Tự mình đích thực phải có đầy đủ niềm tin sâu dày, tâm nguyện thiết 

tha, phát nguyện vãng sanh.  Còn việc bạn đi trước hay cha mẹ đi trước là do 

nghiệp lực chi phối, tự mình làm chủ không được, việc này rất khó nói.  Tốt 

nhất là có thể khuyên ba má cũng niệm Phật, vậy mới là đại hiếu.  21-90-23 

 Hỏi:   Ba má con đã bảy mươi mấy tuổi rồi, không tin Phật, khuyên họ còn 

bị mắng, xin hỏi con nên làm thế nào? 

 Ðáp:   Ba má lớn tuổi rồi, bạn phải làm tốt hơn lúc bình thường, họ sẽ cảm 

thấy  kỳ  lạ  [tại  sao] bây  giờ  bạn  lại  hiếu  thảo  như vậy,  khác  hẳn  lúc  trước. 

Bạn  nói đây  là  Phật dạy bạn  làm  như vậy, được thế  mới  làm  họ cảm động, 

để họ có cảm tưởng tốt đối với Phật pháp, sau đó mới từ từ khuyên họ niệm 

Phật.   Nếu  họ  đều  không  vui  vẻ,  không  ưa  thích  những  gì  bạn  làm  thì  bạn 

khuyên  họ  niệm  Phật  rất  khó.   Vì  [tuỳ  thuận]  cha  mẹ  bạn  không  cần  đến 

chùa, ở nhà niệm Phật cũng được.  Nếu niệm ra tiếng họ không thích thì bạn 

nên niệm thầm, tất cả đều phải thuận theo cha mẹ.    21-90-24  



 Hỏi:    Xin  hỏi  có  phải  không  nên  thờ  cúng  tổ  tiên  nhiều  đời  trong  nhà? 

Nghe  nói  nếu  vậy  thì  sẽ  trói  buộc  thần  thức  của  người  mất,  làm  cho  họ 

không nỡ lìa khỏi?          

 Ðáp:   Cách nói này hình như cũng có một chút đạo lý, như nhà Nho và nhà 

Phật vô cùng coi trọng hiếu đạo, trong nhà thờ cúng bài vị của tổ tiên đặt kế 

bên tượng Phật  là đúng.  Nếu  họ thật  không  nỡ rời khỏi,  bài  vị được  để kế 

bên  tượng  Phật  mỗi  ngày  tụng  kinh  lạy  Phật  hồi  hướng  vãng  sanh  thì  sẽ 

không sao  hết.  Nếu chỉ cúng bài  vị của tổ tiên  mà  không cúng tượng Phật 

thì  việc  bạn  hỏi  có  thể  xảy  ra.   Vả  lại  chúng  ta  làm  như  vậy  cũng  để  làm 

gương cho đại chúng trong xã hội, niệm niệm không quên tổ tiên, đây là đề 

xướng hiếu đạo.         21-90-32 

 Hỏi:   Thường nghe nói sư phụ đề cập nếu có phước báo xây từ đường, xin 

hỏi xây từ đường nên dùng kiểu kiến trúc nào?  Nên giảng kinh điển gì trong 

từ đường?    

 Ðáp:   Phật pháp  là sư đạo, sư đạo được  xây dựng trên cơ sở của  hiếu đạo, 

nếu  người  ta  không  biết  hiếu  thuận  cha  mẹ  thì  sẽ  không  biết  tôn  sư  trọng 

đạo, đây là đạo lý tất nhiên.  Nhiều năm về trước có một số pháp sư ra nước 

ngoài hoằng pháp và cũng có di dân ra ngoại quốc, tôi đã từng khuyên họ ra 

nước  ngoài  đừng  xây  chùa,  nên  xây  từ  đường,  đề  xướng  hiếu  đạo.   [Nếu] 

mọi  người  đều  biết  về  hiếu  đạo,  biết  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  sau  đó  mới  xây 

chùa, Phật pháp mới có gốc rễ.  Tôi nói qua rất nhiều lần, nhưng họ ra nước 

ngoài  vẫn  xây  chùa  và  không  xây  từ  đường.   Ðây  là  phước  báo  của  chúng 

sanh, chúng sanh không có phước, Phật pháp là sự giáo học, giáo học không 

có gốc rễ [vững chắc]. 

Còn vấn đề từ đường phải theo đường  lối  hình dáng  ra sao, phải  xây 

kiểu  nào  thì  bạn  có  thể  đi  tham  quan  ở  Ðại  Lục,  tuy  hơn  phân  nửa  số  từ 

đường ở Ðại Lục bị phá hoại nhưng một số vẫn còn tồn tại.  Gần đây tôi coi 

phim  video của các bạn đồng tu đem  lại, thấy được  một số từ đường ở  gần 

vùng  Cửu  Hoa  Sơn  vẫn  còn  và  hiện  nay  được  khai  mở  làm  nơi  du  lịch. 

Trước kia từ đường được  xây  như thế  nào quý  vị có thể đi coi,  những  việc 

này  đều  là  thường  thức.   Coi  văn  hóa  Trung  Quốc  thời  xưa,  chế  độ  ‘điển 

chương’, sanh hoạt của dân chúng, từ trong đó chúng ta rút tỉa kinh nghiệm 

và bài học. 

Nên  giảng  kinh  điển  gì  ở  trong  từ  đường?   Nên  giảng  luân  lý,  hiếu 

đạo.  Nhà Nho gọi là Ngũ Luân, Ngũ Thường, Bát Ðức; kinh Phật cũng nói 

đến những thứ này, đều có thể giảng giải trong từ đường.  Chúng ta dùng từ 

đường  làm  trung  tâm  hoằng  dương  văn  hóa  đa  nguyên,  trung  tâm  đoàn  kết 

các chủng  tộc.  Dân tộc Trung Quốc có thể kéo dài năm  ngàn  năm  và chưa 

bị đào thải trong thế gian này, từ đường nắm một vai trò rất lớn . 21-90-38 

---o0o--- 

21.NGHI QUY (NGHI THỨC) 

 Hỏi:    Cư  sĩ  tại  gia  mặc  áo  thun  và  quần  ngắn  tụng  kinh,  niệm  Phật,  và  lễ 

Phật, xin hỏi như vậy [đúng] như pháp không? 

 Ðáp:   Không  [đúng] như pháp.  Ðối  với  người  lớn tuổi chúng  ta phải kính 

trọng; cùng một đạo lý này lúc nhà bạn có khách quý đến thăm, bạn có thể 

mặc áo thun quần ngắn để tiếp đãi họ không?  Ðối với quốc vương, đại thần, 

tổng thống trong thế gian này chúng ta đều phải mặc lễ phục để tiếp đãi họ, 

vậy thì lúc tiếp đãi chư Phật Bồ Tát chúng ta có thể không mặc lễ phục sao? 

Chúng  ta  nhìn  thấy  tượng  Phật  thì  cũng  như đối  trước  đức  Phật,  phải  sanh 

tâm  cung  kính  như  vậy.   Ðây  hoàn  toàn  là  một  ý  niệm  tôn  kính,  phải  tập 

thành thói quen.        21-90-08 

 Hỏi:    Xin  hỏi  ở  nhà  niệm  kinh,  niệm  Phật  có  thể  dùng  pháp  khí  (chuông, 

mõ, khánh) không? 

 Ðáp:   Quý vị phải nên biết dụng ý của pháp khí là gì?  Mục đích là lúc đại 

chúng tu tập chung, làm cho âm thanh, âm điệu, động tác đều được chỉnh tề 

ngăn nắp, làm trang nghiêm đạo tràng.  Vì vậy ít nhất phải có hai người trở 

lên thì mới cần đánh chuông mõ.  Nếu chỉ có một người thì không cần thiết. 

Không phải  nói đánh chuông  mõ thì chư Phật Bồ Tát hoan  hỷ, không  đánh 

chuông  mõ  thì  các  ngài  không  vui.   Chuông  mõ  là  tiết  tấu  âm  nhạc  để  làm 

trang nghiêm đạo tràng, giúp cho được chỉnh tề ngăn nắp.     21-90-12 

 Hỏi:   Người cư sĩ tại gia lãnh chúng (điều khiển, hướng dẫn) lúc nhiễu Phật 

trong Niệm Phật Ðường, xin hỏi có đúng như pháp không?             

 Ðáp:    Nếu  Niệm  Phật  Ðường  không  có  pháp  sư  xuất  gia  hoặc  vị  pháp  sư 

xuất gia không muốn lãnh chúng thì cư sĩ tại gia lãnh chúng cũng đúng như 

pháp.    21-90-18 



 Hỏi:   Có vị đồng tu nói cư sĩ tại gia công lực không đủ, đi theo sau lưng họ 

nhiễu Phật rất dễ bị thương.  Xin hỏi cách nói như vậy đúng không?           

 Ðáp:   Những lời nói như vậy không có căn cứ.  Học Phật phải tuân theo lời 

dạy của Phật, lúc đức Thế Tôn sắp nhập diệt có nói đến ‘Tứ Y Pháp’.  Thứ 

nhất  là  ‘Y  pháp  bất  y  nhân’  (Y  theo  pháp  không  y  theo  người);  trong  kinh 

không có nói cư sĩ công lực không đủ, nếu đi theo sau lưng dễ bị thương, vì 

vậy chúng ta không thể tin [chuyện này].  Thứ hai là ‘Y nghĩa bất y ngữ’ (Y 

theo  nghĩa,  không  y  theo  ngôn  ngữ,  văn  từ)  chỉ  cần  ý  nghĩa  đúng  thì  nói 

thêm  vài  lời  hoặc  nói  ít vài câu cũng không quan trọng.   Thứ ba  là ‘Y  liễu 

nghĩa  bất  y  bất  liễu  nghĩa’  (Y  theo  liễu  nghĩa  mà  không  y  theo  không  liễu 

nghĩa).  Thứ tư là ‘Y trí bất y thức’; trí là trí huệ, lý trí; thức là cảm tình, học 

Phật phải y theo lý trí mà không thể nương theo cảm tình.  Nếu hiểu ý nghĩa 

của Tứ Y Pháp thì có thể hiểu rõ những cách nói trái ngược với kinh điển, sẽ 

không nghi hoặc, và cũng không bị cảnh giới chuyển.       21-90-18 

 Hỏi:   Xin  hỏi  học đánh pháp  khí  (chuông,  mõ, khánh) có  nhất định phải ở 

trong chùa hay không?  Ở nhà học có trở ngại không? 

 Ðáp:   Ở nhà học [đánh pháp khí] không có trở ngại.  Ðánh chuông mõ trong 

chùa đôi lúc quỷ thần nghe đến có thể sanh phiền não cho nên phải cúng một 

bài vị để nói với quỷ thần: ‘Chúng tôi đang học đánh chuông mõ, xin quý vị 

tha thứ!’.  Còn ở nhà thì không cần, quỷ thần trong chùa rất nhiều còn ở nhà 

thì không.        21-90-48  

 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các 

 bậc thức giả hoan hỷ phủ chính cho.  

 Xin thành thật cám ơn.  

Một nhóm Diệu Âm cư sĩ, 6-15-2004 





---o0o--- 

HẾT 



1 .   Chú thích: Ngũ kinh gồm có  

 Kinh A Di Ðà,  

 Kinh Vô Lượng Thọ,  



 Kinh Quán Vô Lượng Thọ,  

 Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện (trong kinh Hoa Nghiêm), và  

 Chương  Ðại  Thế  Chí  Niệm  Phật  Viên  Thông  (trong  kinh  Lăng 

 Nghiêm).  

 Nhất luận là Vãng Sanh Luận.  

 Phật  thất là thời gian “khắc kỳ cầu chứng”, tức là trong thời gian định kỳ 

 cầu đạt được chứng cứ chứng tỏ mình sẽ vãng sanh - chứng cứ ấy chính là 

 “Nhất  Tâm  Bất  Loạn”  (trích  từ  Tuyết  Hư  Lão  Nhân  Tịnh  Ðộ  Tuyển  Tập), 

 cũng như học sinh thường ngày học hành chăm chỉ, đến cuối khóa đi thi lấy 

 bằng tốt nghiệp vậy.  Tuy nhiên đối với người bắt đầu học Phật thì Phật thất 

 là  môi  trường  và  trợ  duyên  rất  tốt  để  hành  giả  luyện  tập  nhiếp  tâm  niệm 

 Phật.  

2 .    Chú  thích:  danh  từ  Rinpoche  không  quen  thuộc  với  những  người  không 

 học Mật Tông Tây Tạng. Rinpoche nghĩa là quý báu, trân quý, tiếng người 

 Tạng  tôn  xưng  các  vị  lama;  cũng  như  từ  Phật  sống.  Lưu  ý  là  chỉ  tín  đồ 

 Trung Hoa mới hay gọi những vị Pháp Vương là Phật Sống, chứ người Tạng 

 hay  Mông  Cổ  không  gọi  như  vậy.  Chữ  lama  cũng  chỉ  là  dịch  nghĩa  chữ 

 Guru, chứ lama không nhất thiết phải là Tăng.  



3 .   (Chú thích: tốt nhất đừng đụng thân thể người mất trong vòng 8 giờ (cho 

 đến 12 giờ) đồng hồ sau khi người đó tắt thở,  để tránh cho người mất cảm 

 thấy đau đớn thêm và sanh tâm sân giận có thể hại họ) 



4  .  Chú  thích:  mười  pháp  giới  gồm  có:  Phật,  Bồ  Tát,  Duyên  Giác,  Thanh 

Văn, Trời, A tu la, Người, Súc sanh, Ngạ quỷ, và Ðịa ngục. 



5 .    Quyển ‘Vật do như thử’ (Loài vật còn như thế, hàm ý: loài vật còn có tình 

 cảm, hiếu hạnh như thế, huống chi là loài người) là một cuốn truyện cổ của 

 Tàu,  ghi  chép  những  mẫu  chuyện  nói  lên  tình cảm  sâu  sắc  của  loài vật  để 



 cảnh tỉnh con người. Chẳng hạn, chuyện vượn mẹ thấy vượn con chết, cũng 

 ngã lăn ra chết vì buồn đứt ruột.  







Document Outline


	Lời Tựa

	1.NIỆM PHẬT

	2.TU TRÌ

	3.TỬ SANH

	4. NHÂN QUẢ

	5.SANH HOẠT

	6.GIÁO DỤC

	7.HOẰNG PHÁP

	8.HOẰNG HỘ (Hộ trì công tác hoằng pháp)

	9.BIỂU PHÁP (tượng trưng cho pháp)

	10. ÐẠO TRÀNG

	11.HỘI TẬP

	12.PHẬT HỌC

	13. CÚNG DƯỜNG

	14.TÔN GIÁO

	15.CHÁNH TRỊ

	16.SIÊU ÐỘ

	17.PHÓNG SANH

	18.XUẤT GIA

	19.TẠI GIA

	20.HIẾU ÐẠO

	21.NGHI QUY (NGHI THỨC)




cover_image.jpg
Phat-Hoc-Van-
Dap-HT-Tinh-
Khong-Nhom-Hoa-
Tang-Ghi





index-1_1.jpg





